

جميل صاسا

عضو المجمع العلمي العربي

وروس فيسم

الجزء الناني

المنطق

شبکة کتب الشیعة

shiabooks.net
mktba.net 
رابط بدیل ۲

الحقوق محفوظة للمؤلف

59935 مطبوعات

مكتب العلوم والآداب يصاحبيب طواحني وهأيمي

مطبعة الترق بدمشق معامدة الترق بدمشق معامده الترق بدمشق معامده المعامد المعامد المعامدة الترق بدمشق معامدة الترق بدمشق الترق الترق بدمشق الترق ا

## الكلمة الأولى

\_\_\_\_\_

يشتمل هذا الكتاب على الجزء الثاني من دروس الفلسفة التي ألقيتها على الطلاب في مدرسة التجهيز بدمشق وقد صححت موضوعاته ورنبتها ترتيبًا جديدًا، وأسهبت في بعض مسائله حتى جاءت أوسع مما يحتاج اليه طلاب المدارس الثانوية.

وما أسهبت في ذلك الاحباً بالوضوح ، ورغبة في الإحاطة ، وطمعاً في تحبيب الفلسفة إلى القراء وتقريب مسائلها من أذهانهم .

وغاية ما أرجوه أن يصبح هذا الكتاب أحد كتب المراجعة في صناعة المنطق · وأن يكون فاتحة لموالفات أخرى باللغة العربية تتناول مناهج العلوم تناولاً أوسع وعلى نحو أتم وأوفى · والسلام ·

دمشق : ۲۸ أيلول ١٩٤٤

## المقدمة

## المسائل الفلسفية

The grade of the

لم تكن الفاسفة في الماضي مختلفة عن العلم ، بل كانت هي العلم الكلي . وكانت كلمة فلسفة تدل عند الأولدين عَلَى العلم بصورة عامة ، حق ان (أرسطو) نفسه كان يستعمل هذا اللفظ بضيغة الجمع للدلالةعكى العلوم الخاصة كالرياضيات وعلوم الطبيعة وغيرهاء ثم جاء بعد ذلك (شيشرون) فمرف الفلسفة بقوله: هي معرفة الأشياء الالهية والانسانية ، أما في القرون الوسطى فقد كانت الفاسفة تشتمل على العلم الطبيعي ٤ و كانت الفنون السبعة نتفرع منها <sup>(۱)</sup> •

ولم نكن الفلسفة في فعير العصر الحاضر عند (بيكون) و ( ديكارت ) و ( ليبنيز ) أقل شمولاً مما كانت عليه عند الأولين ، بل كان د بكارت (١) يشبه الفاسفة بشحرة جذور ها علم ما بعد الطبيعة ، وجدَّعها علم الطبيعة ، وأغصانها علم المكانيك وعلم الطب وعلم الأحلاق .

واكن الأمر لم بقف عند هذا الحد ، بل انقسم العمل بين الفلسفة والعلم ، فأنفصك الملوم المختلفة شيئًا فشيئًا عن الفلسفة ، ونفرعت منها كما تتشعب أغصان الشجرة ، فالرياضيات استقلت عن الفلسفة منذ القرون الأولى ، الهندسة على عهداقليدس ( عام ٣٠٠ قبل المسيخ) والمكانيك على عهد ارخميدس (القرن الثالث ق٠م) ، وبقيت العلوم الأخرى طوال القرون الو سطى ؛ خاضمة للفاسفة كما بقيت الفلسفة نفسها خاضمة للأهوت • فلما ظهرت المباحث التجرببية الحديثة أدى ظهورها إلى استقلال العلوم الأخرى • فالفيزيا • مدينة باستقلالها إلى (غاليله) ١٦٤٢ ، كما أن الكيمياء لم تصبح علماً حقيقياً إلا على بد (لا فواز به) ١٧٩٤ ، فقد كشف هذا العالم قوانين الكيمياء الأساسية كما كشف (الامارك) ١٨٢٩

<sup>( 1 )</sup> كانت الفلسفة عندهم مشتملة على الآخلاق ، والمنطق ، والطبيعة • أما الفنون السبعة فهي قواعد اللغة والبيان ، والجدل، والموسيقي ، والحساب ، والهندسة ، والغلك • .....

<sup>(</sup>۲) ديكارت ككتاب مبادئ الفلسفة «Principes de philosophie »

و (كاو د برنار د) بعده ۱۸۷۸ قوانين الحياة • وأصبح لعلم النفعى وعلم الاجتماع في ايامنا هذه صنة علم الاجتماع في ايامنا

وقد حمل هذا التطور بعض الفلاسفة على القول أن الفلسفة ستنحل يوما إلى العلم وتنضم إليه ، فمن هؤلاء الفلاسفة ( اوغو ست كو نت ) الذي زعم أن الفلسفة هي المجموعة العامة للعلوم البشرية، وبعنى بذلك أنها تنظيم نتائج العلوم وتر كيبها وتنضيدها، ومنهم أيضاً في عصرنا هذا جميع الفلاسفة الوضعيين الذين يجتون إلى ( اوغو ست كونت ) مؤسس المذهب الوضعى بصلة وثيقة .

لاشك في أن كثيراً من المسائل الفلسفية ، قد أصبحت اليوم قضايا علمية ثابتة . ولكنه من الصعب إرجاع جميع المسائل الفلسفية إلى العلم . لأن هناك مسائل لا يستطيع العلم أن يجي للمائحل ، وإذا حاول حلما خرج عن حدوده وطرقه ، وهي ملازمة للفكو البشري لانفارقه ، نذكر منها مسألتين أساسينين : مسألة المعرفة ومسا لة العمل .

#### ١ - مسأنة المعرفة

للمعرفة أنواع مختلفة لانر بد البحث فيها هنا ، ولكن أعظمها شأناً المعرفة العلمية أو (العلم) ، وللمباحث العلمية طرق يسير عليها العلما ، عفواً من غير أن بعرفوا فيمتها ، فالرياضي بقيس ويستنج ، فما هي قيمة استنتاجه ، وما هي قيمة مبادئه في وعلما ، الطبهعة من فيزبائيين و كياو بين وفز بولجيين يستنبطون من ملاحظاتهم وتجاربهم الجزئية قوانين عامة ، فما هي قيمة استقرائهم في ان الفاسفة تبحث هذه الأمور وتقايس بينها وتنتقد طرق العلم ، وما هي قيمة السائل الانتقادية بالمسألة المنطقية ،

#### ٢٠ - مسألة العمل

إننا نقبل في حياتنا ؟ شئنا أو أبينا ؟ بعض المبادئ ونسير عليها في تدبير شؤوننا العملية والحياة نفسها تدفع الإنسان إلى المقايسة بين الشهو ات و اللذات المعنوية ؟ فترفع بعضها في عينيه ؟ وتخفض بعضها الآخر ؟ وتسوقه أبضًا إلى قياس حقوق الآخرين ومصالحهم على حقوقه و مصالحه ؟ فأما أن بعتبر حقوقهم مساوية لحقوقه ؟ وأما أن يذكرها ويجردها من كل قيمة خلقية ؟ فالجواب عن ذلك كله إنما بكون في علم الأخلاق م وتسمى هذه المسألة الأخلاقية ؟

وسنقتصر في كتابنا هذا عَلَى بحث المسألة المنطقية •

# المنطق LOGIQUE

## توطئةعامة

## تعريف المنطق وبيان موضوعه

احكل علم من العلوم مادة وصورة والمادة هي الموضوع الذي بتناوله العلم بالبحث والصورة هي مجموع العمليات الفكر بة التي بطبقها العقل على تلك المادة (١) فموضوع المنطق البحث عن العمليات الفحكر بة والشرائط النظر بة التي بنوقف عليها التفكير الصحيح وغابثه توجيه الفكر للوصول إلى الحقيقة وفهو إذن يحلل أنواع التفكير وأساليبه وببين وظيفة كل نوع وصلته بالأنواع الأخرى وكا بنقد الفكر الخاطى ويظهر مواطن الضعف فيه و

فيمكننا إذن أن نعرف المنطق بقولنا هو علم صور العلوم، أو علم العلوم، أو العلم النبي يبحث في صحيح الفكر أو فاسده، أو كما قال فلاسفة (الوررويال) ، فن التفكير، وهو بهذا المعنى بضع القو انين الني نعصم الذهن من الوقوع في الحطأ، فموضوعه الفكر الانساني، ول كنه ببحث في الفكر من ناحية خاصة، هي ناحية صحته وفساده، وبكون ذلك بالرجوع إلى القوانين العقلية العامة التي بتبعها العقل في سبيل الوصول إلى الحقيقة،

المنطق وعلم النفس

و هذا التعربف بدلنا على أن المنطق قربب من علم النفس ، لأن كلاً من هذين العلمين ببحث في العمليات الفكربة ، إلا أنها يختلفان من حيث نظر كل منهما إلى هذه العمليات ، ومن حيث الغابة التي يتبعانها ، فعلم النفس ببحث في النفكير كما

<sup>(</sup> ١)-« وقد تطلق الصورة على ترتيب المعاني التي ليست محسوسة ، فان للمعاني نرتيباً أيضاً وتركيباً وتناسباً ، ويسمى ذلك صورة فيقال صورة المسألة وصورة الواقمة وصور العلوم الحسابية والعقلية كذا وكذا » ( كليات أبي البقاء ) ص – ٢٢٦

هو ٤ فيبين لنا كيف نفكر ٤ وسواء أكلن التفكير صحيحاً أم فاسداً فان علم النفس يهتم به على حد سواء • وقد يهتم بالتفكير الفاسد أكثر مما يهتم بالتفكير الصحيح لمعوفة العوامل المقومة له • أما المنطق فيبحث في التفكير كا يجب أن بكون فيبين لنا طرق تجنب الخطأ وتحصيل البقين •

فهو من هذه الناحية مختلف تماماً عن علم النفس ، لأن هذا المعلم ببحث في العمليات الفكرية كاهي ، أما المنطق فيبحث فيها كما يجب أن تكون بالنسبة إلى الفايات التي وجدت من أجلها ، ينتج من ذلك أن علم النفس علم نظري ، وأن المنطق نظري وعملي معاً ، الأول بكشف عن القو انين ، أما الثاني فيضع القو اعد ، فالمنطق هو إذن بهذا المهنى فن من الفنون ، أوصناعة نظر به (۱) ، كفن التربية الذي هو الناحية العملية لعلم النفس ، أو فن البناء الذي هو الناحية العملية لعلم النفس ، أو فن (ابناء الذي هو الناحية العملية لعلم النفس ، أو هو كما قال الابيقو ربون علم قاعدي (Science normative ) (۱) .

#### نفسيم المنطق

بقم الفكر في مهاوي الزلل عند البحث عن الحقيقة بسببين · فاما أن بناقض نفسه بنفسه ، واما أن بقع التناقض بينه وبين الأشياء الخارجية · مثال ذلك أن الفكر بناقض نفسه عندما يقرر أن أقطار الدائرة غير متساوبة ، وبناقض الأشياء الخارجية عندما بقرران كل إنسان حكيم ·

لذلك انة مم المنطق إلى قسمين: قسم يشتمل على القواعد والقوانين المي تعصم الفكر من الوقوع في التناقض الداخلي، ويسمى هذا القسم بالنطق المحض أو المنطق الصوري (Logique formelle) وقسم يشتمل على القواعد والقوانين التي تمنع الفكر من الوقوع في التناقض الخارجي، ويسمى هذا القسم بالمنطق الخاص أوالمنطق التطبيق ولسمى المنطق الخاص المنطق التطبيق (Logique appliquée).

فالمنطق الصوري هو إذن علم اتفاق الفكر مع نفسه أو علم الاستنتاج ، والمنطق

<sup>(</sup>١) « المنطق هو الصناعة النظرية التي تعرف أنه من أي الصور والمواديكون الحد الصحيح » • النجاة ، ص ـ •

<sup>(</sup>٣) سنناقش لفظ ( قاعدي ) عند الكلام عن طريمة العلوم الممنوية ٠

التطبيقي هو علم اتفاق الفكر مع الأشياء الخارجية، غايته البحث عن شرائط هذا الانفاق وعن القوانين والطرق التي تفرضها الأشياء الخارجية على الباحث فيها • لذلك سمي منو دولوجيا ( Méthodologie ) أو علم الاصول •

#### اتحاد المنطق الصوري والنطق النطبيقى

إن هذين النوعين من المنطق ببحثان إذن عن الشروط المؤد بة إلى الحقيقة ، فها رغم اختلافها الظاهر ، ير ميان إلى غابة واحدة ، والفكر محتاج إليها مما ، لأنه لا بكفي للوصول إلى الحقيقة ، ان يكون الفكر متفقاً مع نفسه ، بل بلزمه أيضاً أن تكون أحكامه متفقة مع الأشياء الخارجية التي يربد معرفتها ، وقد جمع الفيلمو في (رابيه) هذه الصفات في قوله : إن المنطق هو العلم المشتمل على شروط اتفاق الفكر مع نفسه ، وشروط اتفاقه مع الأشياء الخارجية ، وهي الشروط الفرورية والكافية للوصول إلى الحقيقة ،

#### نفسم المنطق الصوري

إن العمل الأسامي للفكر في البحث عن الحقيقة بنحصر اولاً في استخواج المعاني من مسلمات الحسروالشعور ، ثم في جمع هذه المعاني بعضها إلى بعض لنا لبف الأحكام (أوالقضايا والتصديقات) ، ثم في تأليف الانيسة والاستدلالات من هذه الأحكام والقضايا . لذلك انقسم المنطق الصوري إلى ثلاثة أنسام:

- ۱ مبحث المماني والقصورات وبدر و ن فيه الألفاظ و دلالتها والحدود والتعرب فات و المواند و أنو اعها .
  - ٢ مبحث التصديقات و بدرسون فيه القضايا و الأحكام وأنو اعها ٠
    - ٣ مبحث القياس ويدرسون فيه الحجيج والبراهين وأنواعها ٠

#### غابر المنطق الصوري ووظيفت

بدرس المنطق الصوري هذه المباحث الثلاثة كما ببنا من وجهة انفاق الفكر مع نفسه ؟ ولا يطلب أن بعر ف هل تنطبق أحكا. ه على الو اقع كما بفعل المنطق القطبيق ؟ فغايته هي اذن معوفة الشروط النظر بة التي نعصم الفكر من الو قوع في الخطأ وتجمل أحكامه صحيحة خالية من الفناقض . و لما كان المنطق ببحث كما قلنا في قوانين الفكر لمعرفة الصحيح

منه والفاسد ، وكان الفكر أساس كل علم ، كان المنطق أساس العلوم كلها ، لأنه كما ذكر نا لا يحيط بقو البين الفكر فحسب قبل يشتمل على السناعة التي تطبق فيها هذه القو انبن على جميع أنو اع التفكير • فللمنطق الصوري إدن وظيفتان أساسيتان:

١ - يضع القواعد العامة التي يعمل الفكر بمقتضاها •

٢ - يبين مواطن الزلل في التفكير وأنواع الخطأ وأسبابه •

وَاذا روعبت قواعد المنطق في هائين الناحيَّتين سلم الفكر الإنساني من التنافض و أدرك الإنسان المثل الأعلى في البحث عن الحقيقة •



## الكناب الاول

# المنطق الصبوري LOGIQUE FORMELLE

<del>->000c----</del>

(منطق ۲)

## الفصل الاول

## المعانى والحدود

المعافي أو المفاهيم هي أبسط أجزاء التفكير المنطق ، لأنها العناصر الاولى التي تتركب منها الأحكام والأقيسة ، فقد تختلف كيفية تكونها في العقل ، إلا أن أمراً واحداً لا شك فيه بالنسبة إلى المعافي كلها ، وهو أن العقل بستطيع أن بتصورها مستقلة بعضها عن بعض ، ولا يمكنه أن بؤلف الأحكام والأقيسة إلا بالاستناد إليها ، فإذا حكمت بان كل إنسان فان لم تدرك القولي معنى إلا إذا فهمت معنى الإنسان ومعنى الفاني ، وكذلك تستطيع بوجه ما أن أدرك كلاً منها من غير أن تسند إليه شيئًا ، ونحن إنما ندل على المعاني بالألفاظ والحدود (Termes) ، والألفاظ هي أدوات التعبير عن الأفكار ، فلا يمكن ضبط قواذين الفكر ، ولا تطبيق هذه القوانين لمعرفة الصحيح من الفاسد إلا بعد دراسة الأساليب اللغوبة ومعرفة أنواع الألفاظ .

فدراسة الألفاظ والحدود نؤدي إذن بالنتيجة إلى دراسة المعاني ، واحكن دراسة الألفاظ لا تجعل المنطق فرعاً من فروع علم اللغة ، لأن صحة التفكير أو فساده بتو قفان في النهابة على صحة المعاني أو فسادها ، فالمنطق بعني إذن أولاً بالمعاني ، ثم يعنى ثانياً بالألفاظ والحدود من حبث دلالتها عكى المعاني ،

إِن تمريف المعنى صعب جداً ٤ و لكننا نستطيع أن نستخرج صفائه المميزة بالمقارنة بينه وبين الصورة ( Image ). أنظر إلى صورة الفرس ٤ إِن هذه الصورة لا تدل على نوع من أنواع الخيل ٤ أو على فرس ما غير معين ٤ بل ندل على فرس معلوم ٤ على فرس جزئي خاص ٤ له لون وطول وشكل و هيئة معينة ٠ أما معنى الفرس فانه بدل بالعكس على جميع أنواع الخيل التي ينطبق عليها هذا اللفظ ٤ فالمعنى بتكون إذن من الصفات المشتركة بين كثير من الأفراد ٤ وقد دل عليها كلها لا شتر اكها في صفة واحدة أو في هجموع من بين

الصفات و فالصورة تنطبق إذن على شي واحد بعينه و أما المعنى فينطبق على أفراد كثيرة ووقد بقال أن اسماً مثل سقراط هو اسم جزئي و فما الفرق بين صورته و مناه و فنقول ان صورة سقراط هي أشبه شي بصورته الشمسية في لحظة ما و فعي ذات لون ووضع وخواص معينة تابعة لتلك اللحظة التي ار تسمت فيها وأما معنى سقراط فهو و فلف من مجموع من الصفات الثابية الدالة على شخص هذا الفيلسوف و ولقد أصاب المناطقة بقولهم إن جميع المعانى وحتى الجزئية منها و لا تخاو في مدلولها من صفة كلية و

#### خواص المعاني (۱)

لكل معنى صفتان أساسيتان هما الشمول Extensionوالتضمن Comprehension فالشمول أو الماصدق هو دلالة المعنى على الأفر اد التي بنطبق عليها ، أو كما قال (استورات ميل) على الأفر اد التي تسمّى به ٤ والتضمن أو المفهوم هو دَلالته على صفة أو مجموع من الصفات المشتركة بين هذه الأفراد ، وقد اطلق المهنى على هذه الصفات لاشتر اك الأفراد فهها ، فالشمول ،قصور إذن على الصفات المقومة التي تنخذ أساماً في نعربف الأشهاء أو تصنيفها أو التمييز بينها ،

إِن هاتين الصفتين تنناسبان تناسباً عكسياً منتظاً بعنى أنه كلا زاد الشمول قل التضمن وبالعكس و فاذا أخذنا وثلاً معنى المثلث كان تضمنه مجموع الصفات التي تدخل في تقويم ذاته و كان شموله محيطاً بجميع أنواع المثلث كالمتساوي السافين و وللمتساوي الأضلاع والقائم الزاوبة ، فاذا أضفنا إلى مفهوم المثلث صفة جدبدة و وهي تساوي السافين وثلاً ، فانه لاشك بتبع هذه الزيادة في التضمن نقص في الشمول ، إذ يخرج بهذه الصفة الجدبدة جميع المثلثات غير المتساوبة السافين ، وهكذا بكون شمول المثلث أعظم من شمول المثلث المنساوي السافين ، وبكون شمول المضلع أوسع من شمول المثلث المثلث ، وكذلك فان شمول الانسان أوسع من شمول السوري، ولكن تضمن المثلث والسوري أغنى من تضمن المضلع والانسان ، لأن في كل منها صفة جدبدة لا وجود لما في الاول ،

<sup>(</sup>١) راجع ـ الجزء الاول ـ ( ص ٨٥٠ ـ ٨٦٠ )٠

#### ومنوح المعاني وغمومنها

يختلف وضوح المعاني بجسب وضوح تضمنها ، فاذا كان تضمنها غير معلوم وكان فيها التباس سميت بالمعاني الفامضة «Idées confuses» و إذا كان درجة نسمح بالتمييز بينها ، سميت بالمعاني الواضحة «Idées claires» ، وإذا كان تضمنها معلوماً إلى درجة تسمح بقبيبن عناصر هاالمقو مة سميت بالمعاني البينة «Idées distincles» مثل قولنا العنقاء ، فانه بدل عكى معنى غامض لا محالة ، وقولنا السنديانة ، فانه بدل عكى معنى واضح ، لا ننا نستطيع أن نفر ق بينه و بين معاني الاشحار الأخرى ، ولا يصبح المعنى الواضح بينا إلا عند إدراك جميع صفاته المقومة ، فعنى الحوت واضح عند الصياد، بين عند العالم ، والمعاني البينة هي أفل المعاني عدداً .

#### نصنبف المعاني بحسب الشمول

تنقسم المعافي بحسب الشمول إلى عامة « Idées générales » ومفردة « singulières » ومفردة « singulières » ومعاني جمع « singulières

فالمعاني العامة ، و تسمّى أيضًا بالمفاهيم « Concepts » هي التي تطلق على أفر اد كثيرة ، غير محدودة العدد ، كمه في الانسان ومعنى الطير ، وبالجملة العام هو العنى الذي لايمنع مفهو مه أن بشترك فيه كثيرون (١) .

ومعاني الجمع، هي المعاني التي تدل على عدد معين من الأفراد من حيث هي مجموع محدد كتلاميذ الصف الواحد 6 أو أعضاء المجلس البلدي ، أو جنود فرقة ما 6 أو الكواكب السيارة التي تدور حول الشمس ·

والمعنى المفرد ، هو الذي بدل عَلَى شيَّ واحد مفرد بعينه كممنى سقر اط وبردى ، ودمشق ، ووقعة البرموك وغيرها .

وقد بكون استغراق المعاني كلياً أو جزئيًا فيطلق المعنى إذذاك علَى كل الأفراد أو على قسم منها ٤ و بذكر في أوله طائفة من الألفاظ مثل (كل) و (إلاواحد) و (بعض) وغيرها فنقول كل انسان ٢ ولا واحد من العلماء ٢ و بعض الطير ٠ فاستغراق المعنى في قولك

<sup>(</sup>١) ابن سينا ، النجاة ، ص ( ـ ٨ ) ٠

( كل انسان ) هو استفراق كلي ، أما استفراقه في قو لك ( بعض الطير ) فهو استفراق جزئي . والمعاني المفردة لا تختلف في ذلك عن المعاني العامة المسوَّرة بلفظ كل ، لأنها لا تدل إلا على شيُّ واحد مفرد فلا يمكن أن بكون الاستفراق فيها إلا كليًا .

#### ترتبب المعاني – الجنس والنوع

إذا صنفنا المعاني بحسب الشدول تبين لنا أن بينها ترنيبًا ، وأن بعضها محيط بالآخر احاطة الـكل بالجزء ، مثال ذلك أن معنى الانسان أعمُّ من معنى السوري ، لابل هو محيط به ، كما أن معنى السوري أعم من معنى الدمشق · فالمعنى العام الحيط بالمعاني الأخرى يسمى بالجنس ( Genre ) ، والمدنى المحاط الداخل في المدنى الكلي بسمى بالنوع ( Espèce ) .وقد عرفوا الجنس بقولهم هو كليّ بقال على أشياء مختلفة الحقائق والذوات 6 وبندرج تحته كليات أخص منه مثل الحيوان الذي بقال عَلَى الانسان والفوس والثوروغيرها •وعرفوا النو عبقو لهم هوكلي بقال عَلَى أفراد مختلفة الذوات داخلة تحت حقيقة واحدة، وبندرج هو نفسه تحت كلى اعم منه (١) • والجنس و النوع اضافيان ، فالنوع نوع بالاضافة إلى الجنس الذي فوقه ، والجنس جنس بالا ضافة إلى النوع الذي تحته ، لذلك يمكن اعتبار بعض الأجناس أنو اعابالا ضافة إلى الأجناس التي فوقها ويمكن اعنبار بعض الأنواع أجنامًا بالإضافة إلى الأنواع التي تحتهاولذلك أيضًا انقسمت الأجناس والأنواع إلى مرانب وينتهي الارنقاء إلى جنس لاجنس فوقه ويسمى الجنس العالي أو جنس الأجناس؟ والانحطاط إلى نوع لا نوع تحته ويسمى النوع الأسفل أو نوع الأنواع (٢)و بين هاتين المرتبتين مراتب كثيرة متوسطة تسمى بالأجناس والأنواع المتوسطة ٠ وإذا رتبت المعاني بحسب التضون حصلت على نفس المراتب ، ولكن بشكل معكوس فالمنى الذي كان الأسفل في الترتيب الأول يصبح الأعلى في الترتيب الثاني • ان معنى الجوهر هو جنس عال في التزتيب الأول؟ ومعنى الانسان هو نوع أصفل • أما بجسب التضمن فان معنى الانسان هو الأعلى ومعنى الجوهر هو الأسفل •

<sup>(</sup>١) قال ابن سينا : « الجنس هو المقول على كثيرين مختلاين بالانواع في جواب ما هو » النجاة ( ص ـ ١٣ ) ـ وقال أيضاً: « وأما النوع فهو الكلي الذاتي الذي يقال على كثيرين في جواب ماهو» • النجاة ( ص ـ ١٣ ) •

<sup>(</sup>٢) \_ النجاة ( ص \_ ١٤ ) ٠

#### تصنيف المعاني بحسب التضمن

ننة سم المعاني بحسب نضمنها إلى المعاني البسيطة ( Idées simples ) ، والمعاني المركبة ( Idées concrètes ) والمعاني المجردة ( Idées complexes )

( Idées abstraites ) ، والمعاني المرجبة ( Idées positives ) ، والمعاني السالبة

• ( Idées négatives ) ومعاني الحر مان ( Idées négatives )

أما المعاني البسيطة فهي المعاني التي لا تتضمن إلا عنصراً واحداً بسيطاً مقوماً لها كماني الوجودوالكيف والشيّ وغيرها ·

وأما المعاني المركبة فهي التي تتضمن كثيراً من العناصر المقومة كمعاني الانسات والطير ، والفرس والكتاب وغيرها (١) .

والمعاني المشخصة هي التي تنضمن جملة من الكيفيات والصفات كثيرة كانت أو قليلة كمعاني سقر اط والشمس والشلال ·

و المعاني المجردة هي التي تدل على تصور أو محمول أو علاقة منفصلة عن الأشياء المشتملة عليها كمن الامتداد و اللون والتابع وغير ها ٠ .

وأما المعاني الموجبة والمعاني السالبة فهي منقابلة: الاولى تدل على وجود بعض الصفات في الشيُّ والثانية على فقد انها ، كماني الأب<sub>ي</sub>ض واللا أبيض ، والشجاع واللاشجاع ، والشعور .

وأما معاني الحومان فهي تدل على الايجاب والسلب مماً عمثل معنى الأعمى فهو لا بقال إلا على الموجو داتُ (القادرة على الرؤبة و إن هذه المعاني تدل إذن على شيئين الأول هو فقدان بعض الصفات والثاني هو وجود بعضها الآخو •

<sup>( )</sup> إن قولنا هذا ينطبق على المعاني لاعلى الألفاظ > فاللفظ المفرد هو الذي يدل على معنى ولا جزم من أجزائه يدل بالذات على جزء من أجزاء ذلك المعنى مثل قولنا الانسان فانه بدل على معنى بسيط وجزآه الان والسان لايدل بها على أي معنى بسيط أو جزئي • وأما اللفظ المركب فهو الذي يدل على معنى وله أجزاء كقولنا رامي الحجارة أو سائق السيارة أو أمين السر > وقد يدل باللفظ المركب على معنى بسيط •

#### معيار مسمة المعاني

يشترط في صحة المعاني من الوجهة المنطقية أن نكون خالية من التناقض • فالبحث سيف معيار صحة المعاني يرجع إذن إلى البحث في إمكان اشتمالها على التناقض ، وكيفية المصافها به ، مع بيان الطرق التي يمكن استمالها للكشف عنه •

#### شبهة فلسفية

لما كان التنافض بقتضي وجود حدين على الأفل كانت المعاني البسيطة بمعزل عن التنافض و لأنها مؤلفة من عنصر واحد بسيط و فلا يعقل أن تشتمل في داخلها على تنافض ما ولا معنى للبحث فيها عن اتفاق الفكر أو عدم اتفاقه مع نفسه و والتناقض إنما يدخل على المعاني المركبة و لا على المعاني البسيطة ولكن كيف بكون ذلك في إن مبدأ عدم التنافض هو القانون الأسامي للعقل و فكيف بتصور العقل معنى وركبا و شتملاً على حدين متنافضين و لماذا بناقض العقل نفسه و كيف بتصور المعاني المتنافضة و

لحل هـذه الشبهة نقول: لوكانت كل المعاني المركبة التي يتصورها العقل بينة لما أمكن وقوعه في المناقض و إلا أن العقل بتصور إلى جانب المعاني الواضحة والبينة طائفة من المعاني المركبة الفاه فية ونتعقلها من غير أن يحالها ويسوقه التسرع في قبولها إلى الوقوع في التناقض وأكثر هذه المعاني الغامضة إنما انتقل إلينا عن طربق اللغة والألفاظ تخفي عنا حقيقة المعاني فتضمها إلى بضاعة النكر من غير أن بزنها العقل بميزان صحيح وخير طوبقة لمعرفة العناصر التي تنضمنها المعاني هي التحليل فإذا أردنا أن نتجنب الوقوع في التناقض فعلينا أن نحال المعاني تحليلاً عميقاً وأن نقايس بين عناصرها مقايسة تامة وأن نعرفها بعد ذلك تعوبفاً صحيحاً وأن نحد دها ونثبتها وقد يكون هذا العمل سهلاً وقد يكون هذا فالعمل سهلاً وقد بكون صعباً إلا أن صعوبته أعظم من سهولته ولو كائب سهلاً لما المعاني تعربف المعاني ولا رأبنا هذه المسائل الخلافية التي لاتزال حتى الآن اختلف العلما في تعربف المعاني ولا رأبنا هذه المسائل الخلافية التي لاتزال حتى الآن

# الفصل الثاني

### القضايا والاحكام

#### الحكم والفضية

الحكم هو التصديق بوجود نسبة مابين المعاني ، وهو يحتمل الصدق والكذب والفرق بين القضية والحكم كالفرق بين الافظ والمهنى ، فالقضية هي القول الذي بدل به على الحكم والحكم هو المهنى الذي تفيده القضية ، كل حكم إذن إشتمل على ثلاثة أمور: الأول هو المعنى الحكوم عليه ، ويسمى الموضوع (Sujet) ، والثاني هو المعنى المحكوم به ، ويسمى الموضوع (Attribut) ، والثالث هو إدراك وقوع النسبة بين الطرفين ، أى بين الموضوع والمحمول ، و بدل على هذه النسبة برابطة أو فعل () .

#### ماهي حفينة التصديق الذي يشمل عليرالحكم

إن الحكم على أمر من الامور لا بقتصر على القصد بق بوجود النسبة بين الماني فحسب بل بتعداها إلى الأشياء الخارجية ؟ فاذا قات : ( الذهب أصفر ) لم بقتصر حكمي على التصد بق بوقوع النسبة بين المعاني الذهنية كمنى الذهب ومعنى الأصفر ، بل بتعداهما إلى التصد بق بوجود هذه النسبة بين الأشياء الخارجية ، وبدل على وجود جسم محسوس في العالم الخارجي متصف بهذه الصنة ، على أن المنطق الصورى لا ببحث في هذه الناحية الخارجية للحكم ، فقد بكون الحكم كذبا كقولنا الذهب أسود ، ولكن المنطق الصورى لا ببحث إلا في التصد بق بوجود النسبة بين المعاني من غربر أن بهتم بانطباقها أو عدم الطباقها على الأشياء الخارجية ،

<sup>(</sup>۱) « المحمول هو المحكوم به أنه ، وجود أو ليس بموجود لتي ٌ آخر ، والموضوع هو الذي بجكم عليه بان شيئاً آخر موجود له ، أوليس بموجود له ، مثال الموضوع قولنا ( زيد ) من قولنا ( زيد كاتب ) ومثال المحمول قولنا ( كاتب ) من قولنا ( زيد كاتب ) •» ابن سينا ــ النجاة ــ ص ــ ١٩٠

#### ماهي الذيبة المصدق بها في الحكم

النسبة التي بصدق بها العقل في الحكم أنواع مختلفة ، فاما أن تكون نسبة مساواة وأما أن تكون نسبة مساواة وأما أن تكون نسبة تشابه أو تباين ، أو نسبة تتابع أو معية ، أو نسبة سببية أو غائبة ، إلا أن المنطق الصورى يرجمها كلها إلى نسبة توافق (Disconvenance) أو عدم نوافق (Exclusion) أو كا قيل إلى نسبة استغراق (Exclusion) أو عدم استغراق (Exclusion) ويستعين في هذا الارجاع باللغة ، أى بالفعل أو الرابطة أو الاداة ، وهذه الرابطة قد بصرح بها في اللغة العربية وقد لا بصرح ، فاذا صرح بها كانت القضية ثلاثية كقولك (الذهب أصفر) وإذا لم بصرح بها كانت القضية ثنائية كقولك (الذهب أصفر) والرابطة المنطقية تنوب في الحمر عن ماثر الأفعال فنةول : (الانسان هو فان) كما نقول (الموت بتبع الحياة) وأو الحمل عن ماثر الأفعال فنةول : (الانسان هو فان) كما نقول (الموت بتبع الحياة وبقولك (يختلف) أن المثلث الاول هو غير مساو الثاني ، فلفظة هو تنوب إذن عن سائر الأفعال وهي تسهل عمليات المنطق حتى لقد شبهوا إرجاع النسب المصدق بها في الحكم إلى نسبة وهي تسهل عمليات المنطق حتى لقد شبهوا إرجاع النسب المصدق بها في الحكم إلى نسبة المنون بعملية نوحيد المخرج ، والنتيجة في كلا الحالين واحد ، وهو مايسميه الرياضيون بعملية نوحيد المخرج ، والنتيجة في كلا الحالين واحد ،

#### مدلول الحنكم بحسب الشمول والتضمن

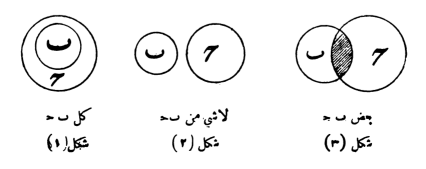
يختلف مدلول الحكم بحسب الشمول والنضمن ؟ فاذا نظرنا إِليه من جهة الشمول دلَّ عَلَى استغراق الموضوع في المحمول كقولنا (كل إِنسان فان ٍ) فهو بدل عَلَى أن جميع افراد الانسان داخلون في معنى الفاني . .

وإذا نظرت إليه من جهة التضمن دلَّ عَلَى حمل صفة عَلَى .وصوف ، وهذا التأوبل هو تأوبل ( آرسطو ) ، فقد كان يرى أن ،وضوع القضية شيَّ بمكن الحكم عليه ، وان محمولها صفة يحكم بها عَلَى ذلك الشيُّ ، فقولنا (كل انسان فان ٍ) بدل عَلَى أن كل فرد من أفراد الانسان موصوف بالفناء .

فغي التأو بل الأول بدخل الموضوع في المحمول كما بدخل النوع في الجنس، وفي التأوبل

الثاني بشتمل الموضوع على المحمول كا بشتمل الكل على الجزء ، وكل تأوبل من هذين التأوبلين جائز ، والدليل على صحة النأوبل الأول أنك نقول هذا الجسم المركب أساس أو حمض ع أو هذا النبات خنى الالقاح ، أو هذا الحبوان لبون • وتعني بذلك أن فر داً من الأفراد داخل في نوع من الأنواع ، أو أن نوعاً من الأنواع داخل في جنس أعلى منه. والدايل عَلَىَ صحة النَّاوبِل الثاني أنك تقول هذا الحبر كثيف أو هذا الرجل حكيم ، و نر بد بقولك هذا أن تحكم عَلَى شيء بشيء آخر هو صفة له، أي أن تحمل صفة عَلَى موصوف • ونحن إنما نؤول أكثر المعاني على الطربة، الثانية أي على طربقة النضمن ، فقولنا هذا الرجل حكيم بدل على أن محمول القضية صفة ما، وأن موضوعها شيء بمكن الحكم عليه بهذه الصفة ، فليس في حكمنا هذا مابدل على إدخال معنى الرجل في معنى الحسكيم كما بقتضيه الشمول ، ومن السهل علينا أن نجد في كل حكم أو ل بحسب الشمول تأ و بلاً آخر له بحسب النضمن ، فكما بدل قولنا (الحوت لبون ) عَلَى دخول نوع الحَوت في جنس اللبون ، كذلك بدل عَلَى اتصاف الحوت بصفة اللبون ، ولا يمكن بوجه من الوجو ، إدخال نوع من الأُ نواع في جنس من الأجناس إلا إِذا بني ذلك علَى معرفة الصفات المقومة لكل منهما • فأحسن طربقة لتأوبل الحكم هي إذن طربقة النضمن ، ولكن الفلاسنة المدرسيين قد أُولُوا القضية منذ القرون الوسطى بحسب الشمول؟ فجعلوا الموضوع جزءًا من المحمول داخلاً فيه ، ووجدوا في ذلك شبئًا من السهولة ، حتى أن بعض المتأخرين قلب المحمول إلى كمية وحول القضايا المنطقية إلى رموز ومعادلات.

كان الرياضي اويلر ( Euler ) \_ في الغرن الثامن عشر \_ يستعمل في تأويل الاحكام الاشكال الهندسية فيرمز إلى كل حد من الحدود بدائرة ويدخل هذه الدوائر بعضها في بعض بحسب الشمول فقولنا (كل ب ح)يدل عليه بدائرتين أحداهما داخلة في الا تخرى ، وقولنا (لا شيء من ب ح) يدل عليه بدائرتين خارجيتين وقولنا (بعض ب ح) يدل عليه بدائرتين متقاطعتين كما في الاشكال الاتية :



#### تعشف الفضايا

القضية اما أن تحكم على شيء بوجو دآخر فيه، وفي هذه الحالة تسمى موجبة -Affir القضية اما أن تحكم على شيء بعدم وجود آخر فيه، وسيف هذه الحالة تسمى سالبة Negatif و اختلاف القضايا بالايجاب والسلب بسمى اختلافاً في الكيف ( Qualité ) .

و الحكم في القضية إما أن بكون واقعاً على جميع أفراد الموضوع ، وفي هذه الحالة تسمى القضية كلية ( Universel ) ، واما أن بكون وائعاً على بعض أفراد الموضوع وفي هذه الحالة تسمى القضية جزئية ( Particulier ) ، وقد بحون موضوع القضية شخصاً معيناً فتسمى القضية شخصية أو مخصوصة (۱) ( Singulier ) ، مثل قو الى سقراط فيلسوف و إلا أن هذا النوع من القضايا بعد من الناحية المنطقية في حكم القضايا الكلية ، وبسمى اختلاف القضايا بحسب وقوع الحكم على كل الموضوع أو على بعضه اختلافاً في الكم ( Quantité ) .

والقضية تنقدم إذن بحسب الكيف إلى موجبة وسألبة ، كقولك كل انسان فان ، ولبس ولا واحد من الناس بخالد ، وتنقسم بحسب الكم إلى كلية وجزئية كقولك كل سوري شرقي، وبعض الناس طبيب.

فاذا جمعنا بين الكيف والكم حصلنا عَلَى أُربعة أَنو اع:

الكاية الموجبة ( Universel affirmatif ) مثل قو لك كل انسان فان و يرمز لما على سبيل الاختصار بجرفي ( ك ٠ م ) ٠

۲ - الكاية السالبة ( Universel négatif ) مثل قو لك ليس ولاواحد من البخلاء مسعيد و يرمز لها بحر في ( ك ٠ س ) ٠

۳ – الجزئية الموجبة ( Particulier affirmatif ) مثل قولك بعض الناس كاتب ويرمز لها بحر في (ج٠م) ٠

٤ - الجزئية السالبة ( Particulier négatif ) مثل فو لك ليس بعض الناس
 بكاتب، أو ليس كل انسان بكاتب، بل عسى بعضهم ، ويرمز لها بحرفي (ج٠س) .

<sup>(</sup> ۱ ) «المخصوصة قضية حملية موضوعهاشي ُ جزئي کرتمولنا زيد کاتب وتکون موجبة وتکون سالبة» ابن سينا که النجاة که ص ( ۱۹ ) ۰

#### استغراق الحدني القضية

ولمذه الأنواع المختلفة باعتبار استغراق الحد في القضية عدة قو انين :

ا - إِن القضية الكلية موجبة كانت أو سالبة تستغرق موضوعها، لأن الحـكم فيها واقع عَلَى جميع أفراد الموضوع في حالة الايجاب، ومـ لموب عنها كلها حيف حالة السلب مثل قولك كل حكيم سعيد، وليس ولا واحد من البخلاء بسعيد.

٣ - والقضية الجزئية موجبة كانت أو سالبة لا تفيد استفراق موضوعها ولأن الحسكم فيها واقع على بهض أفراد الموضوع في حالة الإيجاب ومسلوب عنها في حالة السلب مثل قولك بعض الناس طبيب 6 وليس بعض الناس بكا تب ٠

٣ - ان استغراق المحمول في كل قضية موجبة بكون جزئياً ، لأن الأشارة في هذه القضية لا تكون إلى جميع أفراد المحمول، بل إلى ذلك الجزء الذي بساوي افر اد الموضوع، فاذا قلت كل سورى شرقي، فإني اثبر إلى جزء من الشرقيين مشتمل على جميع السوربين، أما القسم الثاني من الشرقيين فاني لا أحكم عليه بشيء و كذلك الجزئية الموجبة فهي لا تفيد استغراق محمولها .

٤ – ان استفراق المحمول في كل قضية سالبة هو استفراق تام كلي ٤ لأن الإشارة فيه إنما تكون إلى جميع أفراد الموضوع ، فاذا قلت ليس ولا واحد من الناس بخاله ، فافي أخوج كل فرد من أفراد الناس من طائفة الخالدين ، وأخرج في الوقت نفسه كل فرد من أفراد الخالدين من دائرة الانسان ، فالكاية السالبة نفيد إذن استفراق محمولها ، وهذا صحيح أبضاً بالنسبة إلى الجزئبة السالبة ، لأن الحكم في قولك ليس بعض الناس بكا تب انما بقع على بعض الناس ، و يخرج هذا (البعض) من طائفة الخالدين ،

#### الاحكام التحليلية والاحكام التركيبية

تنقسم الأحكام أيضاً بحسب التضدن إلى أحكام تحليلية «Jugements analytiques» وأحكام تركيبية ( Jugements synthétiques ) ( كانت ) . فالحكم التحليلي هو الحكم الذي بكون المحمول فيه ذاتياً للموضوع ، أي ، قوماً لماهيته ، كقولنا الجسم ذو امتداد ، والحكم التركيبي هو الحكم الذي بكون على عكس ذلك ، أي بكون المحمول فيه غير ذاتي للموضوع ، كقولك ان طول القطر في هذه الدائرة خمسة أمتار .

وقد سمي الحكم الأول تحايلياً لأنه لا يمكن فهم دات الموضوع إلا إذا فهم أن له للك الصفة المقومة ، فانك إذا فهمت ما الجسم الالمقداد ، فلا تفهم الجسم الا وقد فهمت أولاً أنه ذو امتداد .

وقد سمي الحكم الثاني تركيبياً لأنك تفهم ذات الموضوع من غير أن تحتاج في فهمك له إلى تلك الصفة العرضية التي حكمت بها علمه • فان تصور معنى الدائرة لا بلزمه أن بكون طول قطرها خمسة أمتار •

وعَلَى ذلك فقد بِكُون الحَكَمِ الواحد تَحليليًا بالنسبة إِلَى شخص َ وتركيبيًا بالنسبة إِلَى آخر ، إذا كان الأول عالمًا بالصفات المقومة لماهية الشيُّ والثاني جاهلاً بها .

#### معيار صحة الاعظم

إِنْ تقسيم الأحكام إلى تحليلية وتركيبية يوصلنا إلى الشبهة الفلسفية التي أشرنا إليها في مبحث الحدود والمعاني، وهي هل بناقض العقل نفسه في الحكم، وإذا كان بناقض نفسه فكيف بمكننا الكشف عن تناقضه هذا ?

لا نربد الآن أن نبحث هذه الشبهة بالنسبة إلى الأحكام التركيبية ، لأن المحمول في هذه الأحكام ليس صفة ذاتية للموضوع مقومة له ، فلا ننطبق عليها إذن قواعد المنطق الصوري ، فاذا أردت أن أحقق صحة هذين الحكمين: قطر هذه الدائرة خسة أمنار، وهذا المعدن حار ، وجب علي أو لا أن أقيس طول هذا القطر أو أن ألمس هذا المعدن ، أي أن أجرب هذا الأمر تجربباً ، فالأحكام التركيبية لا تحتوي في داخلها على معيار صحتها لأنها مبنية على التجربة ، فهي إذن تابعة للمنطق التطبيق لا للمنطق الصوري ،

أما الأحكام التحليلية فقد بدخل التناقض عليهاً وبخالف العقل معها نفسه ، و بنشأ هذا التناقض عن اسناد محمول إلى موضوع مخالف له ، أو من سلب محمول عن موضوع تتقوم ماهيته منه ، وفي كلا الحالين يخبر الانسان بشيّ ، ثم هو من جهة ثانية بنكره ، وهذا مناقض لأركان العقل هادم لبنيانه .

وإذا قيل كيف بدخل التناقض على هذه الأحكام ، قانا أنه بدخل عليها كما بدخل على المخل على المخل على المائي نفسها ؟ فيحكم الانسان بأمر على آخر قبل أن نتضح له حقيقته ، ويمنعه هذا المفموض من إدراك حقيقة النسبة الواقعة بينها .

وخير طربقة لتجنب التناقض هي التحليل؟ ونعني بذلك تحليل مفهوم الحد لمعرفة ما يشتمل عليه من العناصر ؟ ثم مقارنة هذه العناصر بعضها ببعض لإدراك النسب المختلفة الواقعة ببنها ؟ فكل حكم بكون محموله داخلاً في تضمن موضوعه فهو حكم صحيح ؟ وكل حكم يسلب عن الموضوع صفة داخلة في تضمنه فهو حكم كاذب ؟ وهذا التناقض هو تنافض داخلي ؟ لأنه بنشأ كما قلتا عن مخالفة المحمول لمعنى الموضوع ؟ كقولك أقطار الدائرة غير متساوبة ؟ وليست الأجسام بذات امتداد ٠

وقصارى القول أن معيار صحة الأحكام يرجع إلى عدم التناقض ، وهو قانون بسيط بحسب الظاهر، إلا أن اتباعه صعب جداً ، ومن أعوص الامور في التفكير المنطقي تحديد مفاهيم المعاني ، والتقيد بها عند استعالها .



# الفصبل الثالث

## الاستدلال وأشكاله

الاستدلال هو استنتاج قضية من قضية أو عدة قضايا أخرى، أو هو حصول التصديق بحكم جديد مختلف عن الأحكام التي اسلنتج منها، ولكنه في الوقت نفسه داخل فيها، متوقف عليها، والعقل يسير في هذا الاستنتاج على مبدأ الهوبة، فاذا كان الاستدلال غير محتاج إلى واسطة سمي بالاستنتاج المباشر، ( Déduction immédiate ) وإذا كان محتاجاً إلى واسطة بازم عنها سمي بالاستنتاج غير المباشر ( Déduction médiate ).

#### ١- الاستنتاج المباشر

الاستنتاج المباشر هو استخراج صدق قضية أو كذبها ؛ من صدق أو كذب قضية أخرى من غير أن يحتاج العقل في استنتاج القضية الجدبدة إلى واسطة ، وبنقسم الاستدلال المباشر إلى نوعين : النقابل ( Opposition ) ، والعكس ( Conversion ) .

(Opposition des propositions ) اعقابل الفضايا (

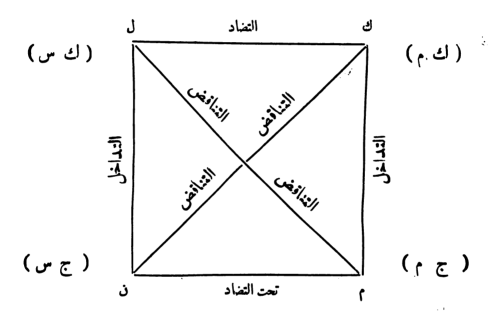
القضيتان المتقابلةان هما اللتان تختلفان بالكم أو بالكيف أو بهما مماً ، وموضوعها ومحمولها واحدفى المعنى •

فان اختلفتا في الكم كانتا متداخلتين ( Subalternes ) كالتداخل ببن الكلية الموجبة و الجزئية الموجبة [ ( ك م ) و ( ج م ) ] ، وبين الكلية السالبة والجزئية السالبة ، أو نقول ليس [ ( ك س ) و ( ج س ) ] ، فنقول كل انسان فان و بمض الناس فان ، أو نقول ليس ولا واحد من الناس بفان ، وليس بعض الناس بفان ،

وان اختلفتا بالكيف أي بالسلب والايجاب، وكانت كل منها كلية كانتا متضاد نين ( contraires ) كالتضاد بين الكاية الموجبة والكلية السالبة [( ك م ) و ( ك س )] فتقول كل انسان فان ، وليس ولا واحد من الناس بفان ،

رو إن اختلفتا بالكيف وكانت كل منها جزئية كانتا داخلتين تحت التضاد (Subcontraires) كا عي الحال بين الجزئية الموجبة والجزئية السالبة [ (جم) و (جس) ] كفنقول بعض الناس حكيم وليس بعض الناس يحكيم ٠

وان اختلفنابالكم والكيف مما كانتا متنافضتين كما هي الحالبين الكلية الوجبة والجزئية السالبة [ (ك م) و (ج س)] أو بين الكلية السالبة والجزئية الموجبة [ (ك س) و (ج م)] ، فتقول كل حكيم سعيد ، وليس بعض الحكيم بسعيد ، وتقول ليس ولا واحد من الناس بخالد وبعض الناس خالد ، وقد أوضحنا نقابل القضايا بالشكل الآتي :



تفابل الفضابا شكل (٠)

#### فوانبى تفابل القضايا

( آ - لنذكر أولاً قوانين السُراطُل بين ( اك م) و ( ج م) منتقابين من ( اك م) فني هذه الحالة اما أن تكون ( ك م) صادقة واما أن تكون كاذبة ؟ فان كانت صادقة كانت ( ج م) صادقة أيضاً ؟ مثال ذلك إذا صدق قولنا ( كل انسان فان ) صدق أيضاً كانت ( ج م) صادقة أيضاً ؟ مثال ذلك إذا صدق ولنا ( كل انسان فان ) صدق أيضاً كانت ( ج م)

قولنا (بعض الناس فان ) اما إذا كانت كاذبة ، فاننا لانستنتج شيئًا عن صحة أوكذب الجزئية الموجبة المتداخلة معها ، مثال ذلك إذا كان قولنا (كل انسان حكيم )كاذبًا، فاننا لا نستطيع أن نحكم بشيء عَلَى بعض الناس ، فقد بكون بعض الناس حكيمًا وقد لا بكون .

لننتقل الآن من (جم) إلى أختها (ك م) ، فان كانت (جم) صادقة فاننا لا نستنتج شيئًا عن صدق أو كذب الكلية الموجبة (ك م) ، مثال ذلك إذا صدق قولنا (أن بعض الأزهار لها رائحة زكية) فاننا لا نحكم بشيً على كل الأزهار فقد بكون لها كلها رائحة زكية وقد لا بكون ٠

أما إذا كذيت الجزئية الموجبة (ج م) فتكذب بالضرورة الكلية الموجبة المنداخلة معها ؟ مثال ذلك إذا كذب قولنا ( بعض الناس كامل ) ؟ كذب معه قولنا ( كل انسان كامل) • فللقضايا المتداخلة ٤ موجبة كانت أو سالبة ؟ قانونان أساسيان :

- ا إذا كانت الكلبة صادفة كانت الجزئية المتداخلة معها صادفة ولا عكس •
- ٢ إِذَا كَانَتُ الْجَزِّئِيةُ كَاذَ بِهُ كَانَتُ الْكَلِّيةُ الْمُتَدَاخَلَةُ مَمْهَا كَاذَبِهُ وَلا عَكُسُ
  - اما قوانين النضار فهي كما بلي :
  - إذا كانت إحدى الكليتين المنضادتين صادقة كانت الثانية كاذبة بالضرورة
    - وإذا كانت كاذبة فانك لانستناج شبيًا عن صدق أو كذب القضية الضادة •

فالقضيتان المتضادتان لانصدقان معا ، ولكن يجتمل أن تكذبا معا عمثال ذلك : إذا كانت (ك م) صادقة كانت (ك س) كاذبة ، أي إذا صدق قولنا (كل انسان فان ) كذب قولنا (ليمى ولا واحد من الناس بفان ) ، وإذا كانت (ك م) كاذبة احتمل وقوع الكذب أيضاً في (ك س) ، فالقضيتان (كل أنسان طبيب) ، (وليس ولا واحد من الناس بطبيب) كاذبتان .

ع ج - وأما قوانين الدفول تحت النضاد أي النقابل بين (ج م) و (ج س) فهي كما بلي :

إذا كانت إحدى الجزئيتين كاذبة كانت الثانية صادقة ، وإذا كانت صادقة فانك لا تسننج شيئًا عن صدق أوكذب القضية الثانية ، فالقضيتان الداخلتان تحت التضاد لاتكذبان

معاً ولكن يحتمل أن تصدقا مماً عمثال ذلك : إذا كانت (جم) كاذبة كانت (جس) ما ولكن يحتمل أن تصدقا مماً عمثال ذلك : إذا كانت (جم) حادقة عأي إذا كذب قوانا (بعض الانسان كامل) صدق قولنا (لبس بعض الانسان بكامل) ، وإذا كانت (جم) صادقة أمكن أن تصدق أيضاً (جس) ، فالقضيتان (بعض الناس كانب) و (لبس بعض الناس بكانب) صادقتان .

وأما قوانين الناقض : أي قوانين التقابل بين (ك م) و (ج س) وبين
 (ك س) و (ج م) فهي على الوجه الآتي :

إذا كانت إحدى هاتين القضيئين صادقة ، كانت القضية المنافضة لها كاذبة بالضرورة فلا تصدقان مماً ولا تكذبان ، فاذا صدقت إحداهما كذبت الأخرى وبالمكس ، مثال ذلك : إذا صدق قوانا (كلانسان فان )كذب قولنا (ليس بعض الناس بفان ) وبالمكس وهكذا في كل قضيتين متناقضتين .

إِن جميع هذه القواعد ترجع كما لا يخفى إلى مبدأ الهوبة ولوازمه •

- مکسی الفضایا (Conversion des propositions) - مکسی الفضایا

والقسم الثاني من الاستنتاج المباشر هو العكس، وهو استنتاج بنتقل فيه العقل مباشرة من الحكم بصدق قضية أخرى مختلفة عنها، وقد عرفوا العكس بقولهم هو وضع كل من طرفي القضية موضع الآخر، فيصير الموضوع محولاً والمحمول موضوعاً مع بقاء السلب والايجاب بحاله والصدق والكذب بحاله ووالشرط العام الذي يجب النقيد به لكي بكون العكس صحيحاً، هو أن لا بكون مدلول القضية المعكوسة أوسع من مدلول النضية الأصلية، وأن بكون للحدود في كل منها استفراق واحد،

#### قواعد العكس

لنطبق الآن هذا الشرط العام على عكس القضايا الأربع: الكاية الموجبة، والكلية السالمة، والحلية السالمة، والجزئية السالمة،

الكليم الموجمة: (ك م) تنعكس جزئية موجبة (ج م) 6 قاتا إذا قلنا
 كل انسان متحرك) صدق قولنا (بقض المتحرك انسان) وليس يصدق قولنا أن كل متحرك انسان ولا وهو أن بكون الحدود في متحرك انسان وهو أن بكون الحدود في

المكس استفراق واحد ، إن استفراق المحمول في الكاية الموجبة هو استفرات جزئي فقولنا (كل انسان فان ) بفيد أن كل انسان هو بعض الفاني لا كل الفاني ، فاذا عكست هذا القول وجب عليك ، أي بكون العكس صحيحًا ، أن يبق استفراق الموضوع في القضية المعكوسة كما كان عليه عندما كان محمولاً في القضية الأصلية ، ويسمى هذا النوع من العكس بالعكس المعرضي أو عكس التحديد ، ولا بشذ عن هذه القاعدة العامة إلا حالة واحدة ، وهي الحالة التي تكون فيها الكلية الموجبة دالة على الحد ، لأن الموضوع والمحمول في الحد بكونان متساوبين في الشمول ، فالكلية الموجبة الدالة على الحد تنعكس كلية ، وجبة مثل فولنا : (كل انسان حيوان ناطق) و (كل حيوان تاطق انسان) ،

٢ - والكاريم الساليم: (ك س) تنعكس مثل نفسها ؟ فانا إذا قلنا (ولا واحد من الناس بكامل) صدق قولنا (ولا واحد من الكامل بانسان) ، فني هذه الحالة ببق استغراق الموضوع والمحمول في القضية المعكوسة على حاله كما كان في القضية الأصلية ، وبسمى هذا المحكس بالعكس الكامل ( Conversion parfaite ) .

٣- والجرئية الموهيم: (ج م) تنعكس جزئية موجبة (ج م) مثل قولك:
( بعض الانسان حكيم) و(بعض الحكيم انسان ) ٤ وهذا العكس صحيح لأناستغراق الحدود في القضية المعكوسة لايختلف عما كان عليه في القضية الأصلية .

ع- والجزئة السالبة: (ج س) لا تنعكس بصورة فانونية ، فليس إذا صع قولنا (ليس بعض الأنسان بكاتب) وصدق ، يجب أن بصدق (ليس بعض الكاتب بانسان) ، وذلك لأن استفراق المحمول في الجزئية السالبة هو استغراق كلي ، أما استفراق الموضوع فهو استغراق جزئي ، واذا أمكن تصيير المحمول موضوعاً فلا يمكن جعل الموضوع محمولاً ، لأنه لا يجوز في الاستنتاج الصوري الانتقال من الجزئي إلى الكلي ، وهدا بخالف للقانون العام الذي اشترطنا فيه أن بكون للحدود في كلمن القضيتين الأصلية والمعكوسة استغراق واحد ، فاذا عكست القضية (ليس بعض الانسان بجكيم) وقلت (ليس بعض الحكيم بأنسان ) خالفت القانون العام ، لأن استغراق الموضوع (وهو الانسان ) في القضية الأصلية إناهام ، كل أن استغراقه كلياً في القضية المعكوسة ، على أن

الفلاسفة قد رجدوا طربقة لعكس الجزئية السالبة ، وهي طربقة غير مباشرة يسمونها بطربقة الابدال ( Contraposition ) وهي أن يستبدل بالجزئية السالبة جزئية موجبة معادلة لها ، وأن تعكس هذه الجزئية الموجبة وفقاً لقو اعد العكس ، فاذا أردنا أن نعكس القضية ( ليس بعض الحيوان لافقري ) ثم عك منا هذه القضية المحدولة (۱) جزئية موجبة مثلها ، فنقول ( بعض اللافقري حيوان ) .

وأعظم قواعدالمكس قيمة من الوجهة المنطقية القاعدة الأولى ، أي قاعدة الحكاية الموجبة ، لأن كثيراً من أخطائنا بنشأ عن عدم النقيد بها ، فنه كس القضايا الكاية من غير تحد بد ، حتى لقد قال ( بين Bain ) في كتاب المنطق اننا كثيراً ما نعكس القضايا الكلية مثل نفسها فنقع في الخطأ ، مثال ذلك أننا نقول كل الأشياء الجميلة ملائمة ، ثم نعكس هذه القضية فنقول : كل الأشياء الجميلة ، وهذا خطأ ، فينبغي لنا إذن أن ننتبه إلى روابط المعاني ، وأن نتبع قواعد المنطق للا بتعاد عن الخطأ ،

#### ٧ – الاستنتاج غير المباشر أوالقياس

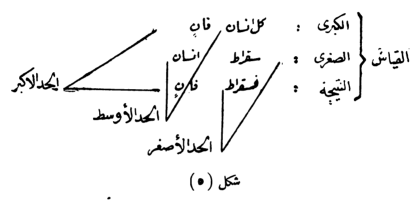
الاستنتاج غير المباشر هو الاستنتاج الحقبقي؛ لأنه انتقال من قضيتين أو عدة قضايا إلى قضية ثالثة تسمى نتيجة؛ والعقل بلجأ إليه في الأحوال التي بكون فيها الاستنتاج المباشر غير ممكن ، وأحسن مثال لهذا الاستنتاج القياس (Syllogisnie) ، وهو قول مؤلف من أقوال إذا وضعت لزم عنها بذاتها لا بالعرض قول آخر غيرها اضطراراً .

وكل قياس بكون عن ثلاث قضايا ؟ أي عن مقد متين ونتيجة ؟ والمقد منان تشتركان في حد ؟ وتفتر قان في حد ين ؟ فتكون الحدود ثلاثة ؟ ومن شأن المشترك فيه أن يزول عن الوسط ؟ و يربط مابين الحدين الآخرين ، مثل قولنا : كل انسان فان ي وسقراط انسان فسقراط فان ي فالحدود الثلاثة هي فان ي وانسان ؟ وسقراط . والحدان اللذان نجهل ار نباطها هما سقراط والفاني ؟ والحد المشترك الذي كشف لنا عن هذا الارتباط هو الانسان

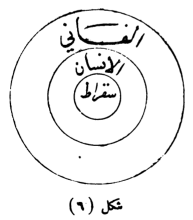
<sup>(</sup>١) « وأما القضية المعدولة فبي التي موضوعها أو محولها اسم غير محصل كقولك اللاانسان أبيض أو الانسان لأبيض » ان سينا ، النجاة ، ص ( ٢٢ ) .

<sup>(</sup>٣) بين ( Bain ) كتاب المنطق Logique: الترجة الفرنسية ص ١٦٨

فسقراط فان لأنه انسان، والانسان متكرر متوسط، والفاني وسقراط لم بتكر را والنتيجة (Moyen terme) إنما تجتمع منها، فالمتكر ربسمى الحد الأوسط (Conclusion) والباقيان يسميان الطرفين و فالحد الذي نربدأن يصير محمول النتيجة يسمى الحد الأصغر (Petit terme) والذي نربدأن يصير محمول النتيجة يسمى الحد الأكبر (Premisse majeure) والذي نربدأن يصير محمول النتيجة يسمى الحد الأكبر (Premisse majeure) والمقدمة التي فيها الحد الأكبر تسمى الكبرى (Premisse mineure) والمتي فيها الحد الأصفر تسمى الصفرى (Premisse mineure)



آلية القياس • - قلنا أن الحد الأوسط يزول في النتيجة بعد أن بربط مابين الحد الأكبر والحدالاً صغر ، فوظيفته إذن مقصو رة على ربط الطرفين ، ولكن المنطقيين قد بينوا لنا أن هذه الوظيفة تختلف بحسب تأ وبل القياس •



ا — تأوبل القياس بجسب الشمول · — إذا نظرنا إلى القياس من جهة الشمول ، كان تأوبله عكى الوجه الآتي : ان الحد الأوسط في مثالنا السابق ، وهو الانسان ، داخل في شمول الفاني ، و الحد الأصغر ، وهو سقراط ، داخل في داخل في شمول الانسان ، إذن سقراط داخل في شمول الانسان ، إذن سقراط داخل في

شمول الفاني • ويمكن ايضاح هذا الار نباط بالشكل (٦)

فالمبدأ الذي يستند إليه القياس هو المبدأ القائل : مايصدق على الجنس يصدق على الجنس يصدق على المبدأ الذي على الخدالأصنو في شمول الحد الأكبر كانت

النتيجة سلبية، وكان المبدأ الذي يستند إليه القياس إذ ذاك عكس المبدأ الأول، وهو ما بكذب بالنسبة إلى النوع أيضًا.

و هذه الحالة هي الحالة العامة ، إلا أنه قد بكون للحدود كلها أو لحدين منها عَلَى الأقل شمول واحد ، وذلك عندما بكون الحد الأوسط تعربها لأحد الطرفين .

وشبيه بهذا القياس الذي اوَّلناه بحسب الشمول ، القياس الذي تكون الرابطة فيه رابطة مساواة أو عدم مساواة ، ونعني بذلك القياس الرياضي مثل قولنا :

$$(v=-1)$$
  $(v=-2)$   $\frac{1}{2}$   $(v=-2)$   $\frac{1}{2}$   $(v=-2)$   $\frac{1}{2}$   $(v=-2)$   $\frac{1}{2}$   $(v=-2)$   $\frac{1}{2}$   $(v=-2)$   $\frac{1}{2}$   $(v=-2)$ 

وبد بهي أن المبادئ التي تستند إليها هذه الأقيسة إنما هي نتائج مباشرة لمبدأ الهوبة (Principe d'identité) ، وهي: الكميتان المساوبتان لكمية ثالثة متساوبتان، والكميتان اللتان نساوي إحداها كمية ثالثة والأخرى لاتساويها تكونان غير متساوبتين .

7 - تأوبل القياس بحسب التضدن - و إذا نظرنا إلى القياس من جهة التضدن كان تأ وبله على الوجه الآتي: إن سقر اطشخص بمكن الحكم عليه بصفتين ها الانسان والفاني فالانسان جزء من مفهو م الانسان ع فالفاني إذن جزء من مفهو م سقر اط ع فكأن هناك رابطة طبيعية بين الانسان والفاني بمعنى أن وجود الأول مستلزم وجود الثاني اضطر اراً ع والمبدأ الذي بستند إليه القياس بحسب هذا التأوبل هو المبدأ الآتي: ( I'ictum de continenti et contento ) ع إن جزء الجزء هو جزء من الكل ع و ما كان غير داخل في أحد أجزاء الحكل فلا بدخل في الحكل .

إِن المبدأ الأول من هذين المبدأين بنطبق على القياس عندما تكون النتهجة موجبة والمبدأ الثاني بنطبق عليه عندما تكون النتيجة سالبة ·

و يمكننا ايضاح بعض الأقيسة الأخرى على هذه الطربقة أيضاً كالأقيسة المشتملة في معناها على التوافق أو المعية ٤ وبكون تأوبل هذه الأقيسة مستنداً في هذه الحالة إلى المبدأ الذي ذكره (ستورات ميل) بقوله: إن الأشياء الموجودة مع شي واحد موجودة مماً والشيئان اللذان بكون أحدها موجوداً مع شي ثالث ٤ والآخر غير موجود مه ٤ بكونان غير موجود بن مماً .

### قو اعداله اس

ما في الشرائط العامة لكي بكون القياس منتجا ? •

لقد بحث فلا سفة القرون الوسطى في هذه الشرائط بحثًا مطولاً ؟ واستنتجوا من مباحثهم هذه جملة من القواعد ؟ ثم جمعوها في القواعد الآتية : أربع منها تنطبق على الحدود ، وأربع على القضايا .

## قواعد الحدود

ا - يجب أن بكون في القياس ثلا ثة حدود لاغير ، الحد الأكبر ، والحد الأوسط، والحد الأصغر ، إن هذه القاعدة الأولى هي نتيجة طبيعية لتعربف القياس ، لا أنه لوكان في القياس حدان فقط ، لا نقاب إلى استنتاج مباشر كما في حالتي التقابل والعكس ، ولو كائت الحدود أكثر من ثلاثة لا مكن إرجاعها إلى ثلاثة ، أما إذا تعذر إرجاعها إلى ثلاثة فهي لا تدل عكى قياس حقيق .

٣ - يجب أن يزول الحد الأوسط عن النتيجة 6 وقد بينا هذه القاعدة عندما قادا أن وظيفة الحد الأوسط هي ربط الحد الأصغر بالحد الأكبر 6 فاذا قام بوظيفته هذه بطلت الحاجة إليه ٠

٣ - يجب أن بكون استفراق الحد الأوسط تامًا في واحدة من المقدمتين على الأقل و الحد الأوسط هو حلقة الاتصال بين الأكبر والأصغر و فلا يصح الاستدلال به و الله إذا كان مستفراً في واحدة من المقدمتين على الأقل استغرافًا تامًا و اما إذا كان الأمر على على الأقل استغرافًا تامًا و اما إذا كان الأمر على على عكم عكم مد ذلك و أي إذا كان الحد الأوسط غير وستفرق في واحدة من المقدمتين على الأقل جا و في أحد أجزائه وافقًا للحد الأكبر و في أحد أجزائه الأخرى موافقًا للحد الأصغر و فلا بتم الارتباط بين الطرفين الهدم وجود مقياس مشترك بينها واشتمل القياس في هذه الحالة على أربعة حدود لا على ثلاثة و

عجب ألا بكون استغراق الحدود في النتيجة أكثر من استغراقها في المقدمات لأنه لو كان الأمر على عكس ذلك والمختلفات كمية الحدود في النتيجة عما كانت عليه في المقدمات وأصبحت المقدمات نفسها غير مفيدة النتيجة ومثال ذلك: كل رذبلة مذمومة ومناسبات المقدمات المقدم

والمباراة ليست برذبلة ، فهي إذن ليست بمذمومة ، إن النتيجة في هذا القياس لا نازم عن المقدمتين ، لأن استغراق الحد الأكبر (مذمومة )كان في الكبرى جزئياً ، فأصبح في النتيجة كلياً .

## فواعد الفضابا

ا – من مقدمة بين سالبتين لا بنتج شيّ ، و ، ه ني ذلك أنه يجب أن تكون واحدة من المقدمة بين عَلَى الأقل موجبة ، ولو لم تكن إحدى المقدمة بين ، وجبة لما كان هناك حد أوسط بالمه في الصحيح ، يربط أحد الطرفين بالآخر ، لأن الكبرى السالبة تمنع دخول الحدالأوسط في الأكبر ، والصغرى السالبة تمنع دخول الحد الأصغر في الأوسط ، فيصبح الحد الأوسط بذلك بعيداً عن الطرفين ، فلاقياس إذن عن سالبتين .

٧ - من موجبتين لا بنتج قضية سالبة ، وفي الحق أنه إذا كانت المقدمة الأولى تحكم بوجود رابطة بين الحد الأوسط والحد الأكبر ، وكانت المقدمة الثانية نقرر وجود الارتباط بين الحد الأصغر والحد الأوسط ، فليس من المعقول أن بنتج عن ذلك الاسناد نفي ارتباط الحد الأصغر بالحد الأكبر في النتيجة .

٣ - من جزئيتين لا بنتج شي ؟ وذلك لأن الأور لابعدو إحدى الأحوال الثلاث الآنية ؟ فاما أن تكون المقدمتان جزئيتين موجبتين ؟ فلا انتاج العدم وجود حد أو سط مستغرق فيها ؟ وهذا مخالف أيضاً للقاعدة الثالثة من قواعد الحدود ؟ وأما أن تكون المقدمتان جزئيتين سالبتين ؟ فلا انتاج لمخالفة ذلك للقاعدة الأولى من قواعد القضايا ؟ واما أن تكون إحدى المقدمتين جزئية ، وجبة ؟ و'ثانية جزئية سالبة ؟ فلا انتاج أيضاً ؟ لأنك لا تستطيع أن قستنج من قولك بعض الناس حكيم ؟ وليس بعض الناس سعيداً ؟ أبة علاقة بين حكيم وسعيد .

النتيجة في جميع الأحوال تتبع الأضعف و الأخس في الكم وفي الكيف ، ومعنى ذلك أنه إذا كانت إحدى المقدمتين سالبة كانت النتيجة سالبة ، وإذا كانت جزئية كانت النتيجة سالبة ، لأنه إذا وافق أحد الحدين كانت النتيجة جزئية ، فني الحالة الأولى تكون النتيجة سالبة ، لأنه إذا وافق أحد الحدين (منطق \_ ٥)

الحد الأوسط، وخالفه الحد الآخر ، وجب أن بخالف كل من الحدين الآخر ، ومعنى مخالفة الحد الأصغر للأكبر أن النتيجة ذكون سالبة ، وفي الحالة الثانية تكون النتيجة جزئية لأنه لا يمكننا الحكم على الكلم على المكرم على الجزء ، وفي مخالفة هذه القاعدة اخلال بشرائط الاستغراق .

## اشكال الغياس وضرور

للقياس أربعة أشكال: وهي تختلف بحسب موقع الحد الأوسط في القدمنين •

ان كان الحد الاوسط موضوعاً في الكبرى ومحمولاً في الصفرى سمي ذلك الافتران شكلاً أولاً ، مثل قولنا كل انسان فان ي وسقراط انسان ، فسقراط فان .

٢ - وان كان الحد الأوسط مجمولاً في المقدمتين سمي القياس شكلاً ثانياً ، ثل قو لنا
 كل عادل كريم ولاواحد من الطباعين بكريم ، فليس و لا واحد من الطباعين بعادل .

وان كان الحدد الأوسط موضوعاً في المقدمة بن سمي القياس شكلاً ثالثاً ، ثل فولنا : كل حكيم سعيدو كل حكيم حر ، فبعض الحر سعيد .

٤ - وان كان الحدالا و ـ ط موضوعاً في الصغرى و محمولاً في الكبرى سمي القياس شكلاً رابعاً مثل قولنا : كل عادل كريم ، و ليس ولا و احد من الكر ماء بطاع ، فليس ولا واحد من الطباعين بعادل .

ولكن آرسطو لم بقبل من هذه الأشكال الأربعة إلا الاشكال الثلاثة الاولى، فكان بقول أنه يمكن عكس قضايا الشكل الاول وتبد بل حدوده للحصول على صور جدبدة للقياس، بحيث يصبح الحد الأوسط محمولاً في الكبرى وموضوعاً في الصغرى، فاستخوج فلاسفة القرن الخامس عشر من ذلك شكلاً رابعاً للقياس، وسنبين بعد قليل كيف يمكن إرجاع ضروب الاشكال الثلاثة الأخيرة إلى ضروب الشكل الأول،

ضروب القياس • - أما ضروب القياس ( Modes du syllogisme ) فهي ناشئة عن اختلاف القضايا في السكم والكيف فاذا اجتمعت القضايا ثلاثاً ثلاثاً كانت قر ائن كل شكل كبيرة جداً ، ولبيان ذلك نسمي السكلية الموجبة (ك) ، والكلية السالبة (ل) ، والجزئية الموجبة (م) ، واالجزئية السالبة (ن) ، فاذا جملنا المقدمة الكبرى كلية موجبة ، حصلنا على الضروب الآتية :

وهي (١٦) ضرباً ، ونحصل أيضاً على ١٦ ضرباً بجمل (ل) مقدمة كبرى ، وعلى ١٦ ضرباً أبضاً بجمل (ن) مقدمة كبرى ، وعلى ١٦ ضرباً أبضاً بجمل (ن) مقدمة كبرى ، وعلى ١٦ ضرباً أبضاً بجمل (ن) مقدمة كبرى .

فلحكل شكل من الأشكال ٦٤ ضرباً ولما كانت الأشكال أربعة كان عدد الضروب الممكنة ٢٥٦ و إلا أن هذه الضروب ليست كلها منتجة و فالمنتج منها في الشكل الأول أربعة ضروب وفي الشكل الثاني أربعة ضروب وفي الشكل الثاني أربعة ضروب وفي الثالث ستة ضروب وفي الشكل الرابع خسة ٠

الشكل الأول: ك ك ك - ل ك ل - كم م - ل من ٠

الشكل الثاني: ل ك ل - ك ل ل - ل من - كنن ٠

الشكل الثالث: كك م - مك م - ك م م - لكن - نكن - لمن

الشكل الرابع: ك ك م - ك ل ل - م ك م - ل ك ن٠

فالضروب المنتجة هي إذن (١٩) ضربًا ، ولسنا نستطيع أن ندرسها كلها في هذا المختصر فنقتصر إذن عَلَى ضروب الشكل الأول ، وهي كما قلنا أربعة :

والسبب في عدم صحة جميع الضروب الممكنة أنها تجيء مخالفة لقو اعد القياس التي قدمنا ذكرها ؟ مثال ذلك : أن القياس (كلك ك) ليس صحيحاً لأنه مخالف للقاعدة الرابعة من قو اعد القضابا ؟ والقياس (ك م ك) ليس صحيحاً لأنه مخالف لنفس القاعدة ، والقياس (كك ل) ليس صحيحاً لأنه مخالف للقاعدة الثانية من قو اعد القضايا .

ارجاع الا شكال كلها إلى الشكل الأول • - كان آر مطو بقول أن الشكل الأول وحده هو الكاول أما ضروب الشكل الأخرى فيمكن إرجاعها إلى ضروب الشكل الأول مثل القباس (كل ل) من الشكل الثاني ، فانه يمكن إرجاعه إلى القباس (لك ل) من الشكل الثاني ، فانه يمكن إرجاعه إلى القباس (لك ل) من الشكل الأول ، والدليل على ذلك أن هذا القباس بنضمن ثلاث فضايا مثل فولنا:

الكبرى (ك) - كل الكواكب الثابتة مضيئة بنفسها .

الصغرى (ل) - ليس ولا واحد من الكواكب السيارة مضيئًا بنفسه ٠

النتيجة (ل) – إذن لبس ولا واحد من الكواكب السيارة بكوكب ثابت.

فاذا عكسنا الصغرى وجعلناها كبرى، وعكسنا النتيجة حصانا على القياس (لكل) من الشكل الأول ، مثل قولنا :

الكبرى (ل) - لاشيء مما هو مضيُّ بنفسه بكوكب سيار ٠

الصغرى (ك) - كل الكواكب الثابتة مضيئة بنفسها •

النتيجة (ل) - لبس و لا واحد من الكواكب الثابتة بكوكب سيار ٠

استقلال الأشكال الثلاثة الأولى - غير أن الفلاسفة التأخرين قالوا باستقلال الأشكال الثلاثة الأولى بعضها عن بعض فما قاله لاشليه (Lachelier): ان البرهان المبرهان التجريبي، فاذا كان البرهان عقليا ، كان ارتباط الحد الأوسط بالمحمول على الوجه الآتي: فاما أن بكون الحد الأوسط مقدماً على المحمول، وفي هذه الحالة ننتقل من القول بالمقدم إلى القول بالتالي، مثل حكمنا على سقواط بالفناء لاتصافه بصفة الانسان ، فالانسان هو القدم والفاني هو التالي، وبازم عن وجود أو عدم وجود الأول، وجود الأول، وجود أو عدم وجود الثاني،

واما أن بكون الحد الأو مط تالياً للمحمول وفي هذه الحالة ننتقل من سلبالتالي إلى سلب المقدم مثل قو لنا (كل عادل كريم) ، فان الكرم صفة مقومة للعدل ، و بازم عن

ذلك أنه إذا سلب الكوم عن شخص سلب عنه العدل أيضًا ، فاذا كان الحد الأوسط في البرهان العقلي مقدمًا على المحمول كان القياس من الشكل الأول، وإذا كان تاليًا كان القياس من الشكل الثاني، والنتيجة فيها مرتبطة بالمبدأ ارتباطًا ضروريًا.

وان كان البرهان تجريبياً كان ارتباط المحمول بالموضوع مستنداً إلى مثال مشخص مثل ارتباط الانسان بالفاني وارثباطه بالعقل ، فهو بدل على أن الفناء والعقل قد يجتمعان معاً في بعض الأمثلة ، فتكون النتبجة جزئية ، وبكون القياس من الشكل الثالث .

ولاحاجة إلى الشكل الرابع لأن الأشكال الثلاثة الأولى قد تضمنت جميع أنو اع البرهان · ومما قاله (غوبلو Goblot ) أن أشكال القياس لاتختلف بحسب مواقع الحدود في المقدمتين ، بل تختلف بعضها عن بعض بحسب وظيفة الحد الأوسط في كل منها ·

فان كان القياس من الشكل الأول كان الحد الأوسط مِهْ مأمتصور آبحسب الشمول وكانت الكبرى كلية ، اعني أن استفراق الحد الأوسط بكون فيها كلياً ، ولو كان الأمر على خلاف ذلك ، لبقي من الحد الأوسط أفراد لارابطة بينهم وبين المحمول ، ولأمكن أن بكون الحد الأصغر أحد هؤلاء الأفراد ، وفي هذه الحالة بكون القياس غير منتج ، وأكثر ضروب الشكل الأول انما تكون شرطية مثل قولنا : إذا كان الحيوان لبوناً ، كان تنفسه رئوياً ، والنوس لبون ، فتنفسه إذن رئوي .

وإن كان القياس من الشكل الثاني كان الحد الأوسط كبغية الرصفة ، اعني أنه بكون متصوراً بحسب التضمن و وذكون النتيجة سلبية ، لأن القياس في هذه الحالة يرمي إلى رفع الحد الأصغر عن الحد الأكبر ، اما لعدم اتصافه بصفة مقومة للحد الأكبر ( وهي الحد الأوسط ) ، وأما لاتصافه بصفة لاوجود لها في الحد الأكبر (۱) ، إن أكثر ضروب الشكل الثاني شرطية أيضاً ،

و إن كان القياس من الشكل الثالث ، كان الحد الأوسط موضوعاً ، وكانت الضروب مطلقة ، مثل قولنا : كل حكيم سعيد - وكل حكيم حر - فبعض الحر سعيد .

نواع النباس

لَمْ نَتَكُمْ حَتَى الآن إلا عن القياسات الحماية الكاملة ، غير أن القياس لا بكون كاملاً

<sup>1</sup> Goblot, Traité de Loglque - 224 (1)

إلا في الحالات الاستثنائية ، أما في الواقع فيكون مختصراً تطوى فيه إحدى المقدمتين ، أو مركباً تجمع فيه عدة قياسات ، و تكرن ننائج بعضها مقدمات لبعض .

ا - فَمَن أَنُو اع القياسَ القياسَ القياسَ القياسَ الثنائي ( L'enthymène ) (١) وهو قياس مشتمل على مقدمة ونتيجة فقط ، مثل قولنا : لكل غاز ثقل الأن لكل مادة ثقلاً ، أما الشكل الكامل لهذا القياس فيشتمل على مقدمة إن ونتيجة كقواك : كل مادة ذات ثقل - والغاز مأدة - فالغاز ذو ثقل ،

٣ - ومن أنواع القياس ، القياس الموسع ( L'epichérème ) ، وهو قياس جمعت مع مقدماته براهين مختلفة مثل مرافعات المحامين الذين بذكرون المقدمات ويأنون بالبراهين عليها ، ثم بطبقونها على الامثلة ، ويستنتجون منها ماير بدون ، مثال ذلك :

الكبرى يحق للانسان أن بقنل في حالة الدفاع عن النفس.

( البرهان ) : فالقانون الطبيعي و الحق العام والأخلاق تؤبد ذلك ·

الصغرى - و(ميلون) كان في حالة الدفاع عن النفس عندما قتل (كُلُود بوس).

(البرهان): فغمل ما يجبأن بفعله؟ كل انسان أمام المعتدي الظالم (تذكر هذا ظروف القتل).

النتيجة – فمن حق( ميلون) إذن أن بقتل ( كَاو دبوس ) ٠

٢ و منها القياس المركب ( Le prosyllogisme ) ؟ وهو قياس مؤلف من عدة فياسات نتائج بعضها مقدمات لبعض مثل قولنا: كل متحرك جسم ، والهوا، متحرك فالهوا، جسم أذن الهوا، ذو ثقل ، والهوا، جسم فاذن الهوا، ذو ثقل ،

ع - ومنها قياس الجملة ( Le sorite ) وهو قياس وولف من عدة قضايا بكون محمول الأولى منها موضوعاً للثانية ، ومحمول الثانية موضوعاً للثالثة النح ، كقولك : الوجود فعل - والفعل جهد - والجهد ألم - فالوجود ألم ،

ومن هذه الأنواع أيضًا القياس الشرطي المتصل مثل قولنا : إذا كان الانسان حراً فهو مسؤول ، وهو حر ، فهو إذن مسؤول .

و و منها القياس الشرطي المنفصل و مثل قو لنا : اما أن بنفذ هذا القائد الأوامر التي تلقاها و و منها القياس خائناً و الكنه بنفذ الأوامر التي تلقاها و فهو إذن ليس خائناً و الكنه بنفذ الأوامر التي تلقاها و فهو إذن ليس خائناً و الكنه بنفذ الأوامر التي تلقاها و فهو إذن ليس خائناً و الكنه بنفذ الأوامر التي تلقاها و فهو إذن ليس خائناً و الكنه بنفذ الأوامر التي تلقاها و المن بكون خائناً و الكنه بنفذ الأوامر التي تلقاها و المنافذ الأوامر التي تلقاها و المنافذ النافذ المنافذ المن

<sup>(</sup>١) كان ارسطو يسمى هذا القياس قياس الخطيب .

# الفصل الرابع

## قيمة المنطق الصورى وفائدت

كان آرسطو بعنقد أن للمنطق الصوري قيمة حقيقية ، وان القياس هو أكل الطرق الموصلة إلى الحقيقة ، فغالى فلاسفة القرون الوسطى في ذلك ، وجعلوا المنطق آلة مغنية عن النوق السليم والفطرة الصحيحة ، فو قعوا في مهاوي الزلل ، وعرضوا صناعتهم للانتقاد ، فمن هذا الانتقاد ماهو خاص منطبق على الاستنتاج الصوري أو القياس ، ومنه ماهو عام بنطبق على الماطق الصورى كله ،

اعتراض (استورات ميل) على القياس - فها قاله (استورات ميل) : القياس بجميع أنواعه المناه الله و دور فاسد و تكرار عقيم النحلل قولنا كل انسان فان و وسقر اط انسان و فسقراط فان و ان النتيجة في هذا القياس و تابعة للمقدمة الكبرى : كل انسان فان و فاما أن نكون عالمين عند القول بها ان سقراط فان و وفي هذه الحالة لابنتيج القياس شيئًا جديداً و بل بكون دوراً فاسداً يردد الانسان فيه مابعلمه و واما أن نكون غير عالمين بان سقراط فان و وفي هذه الحالة لا بكون المقدمة الكبرى قيمة و اننا لانستطيع أن بأن كل أنسان فان و إذا كنا نجهل أن سقراط وهو أحد أفراد الناس و غير متصف بهذه الصفة والنتيجة وهذا دور فاسد و لا بنتيج شيئًا جديداً و

لاقيمة لاعتراض (استورات ميل) إلا إذا كان دخول النتيجة في المقدمة الكبرى صريحاً ظاهراً ، أما إذا كان مضمراً أو مستاراً فان هذا الاعاراض ببطل بنفسه ، لأن العقل قد يشك إذ ذاك في صحة النتيجة من غير أن يشك في صحة المقدمة الكبرى ، مثال ذلك : انني أعلم أن الاثينيين بو نانيون من غير أن أعلم أن سقر اط بوناني ، و شكي في صدق هذه النتيجة لا يزول إلا إذا عارت بأن سقر اط آثبني ، فأقول عند ذلك كل آئبني بوناني ، والني م

وسقراط آثینی ٤ فسقراط بونانی ٤ فلیس فی القیاس إذن أي دور فاسد و لا أي تكر أرعقیم والذي أوقع (استو رات میل) فی هذه الشبهة ١٠ وبله القیاس بحسب الشمول ٤ لأن سقر اط مثلاً بكون إذ ذاك د اخلاً فی شمول الانسان ٤ وبكون الانسان داخلاً فی شمول الفانی ١٠ و لا يمكن الحكم علی الانسان بأنه فان إلا إذا علم بأن سقراط ٤ وأفلاطون و دارا ٤ والا سكندر كلهم فانون ٤ وشمول الانسان كا دكرنا سابقاً إنها هو مجموع الافر اد التي تسمّی به فلا بعقل أن بكون علمنا بفناء الانسان علماً بقینیاً صریحاً ٤ و بكون علمنا بفناء سقر اط علما غامضامضمراً ٤ بل العلم واحد فی كلا الحالین ٤ والقیاس دور فاسده أو هو كا قبل تكر ار لشي و معلوم ٠

عَلَى أَننا إِذَا أُولِنَا القياس بُحسب التضمن لم نقع في الشبهة التي وقع فيها (استورات ميل) لأن التضمن لا بدى باحصاء الأفراد، بل يرمي إلى ربط الصفات بعضها ببعض ٤ فاذا قلنا مثلاً: ان الحياة تقتضى الموت وبحثما عن أصل هذا القانون، وجدناه مستخرجاً من علم الفز بولوجيا ٤ ومبنياً على تحليل الانساج الحية ٤ ولكنه لايستند إلى العلم بوجود سقواط ولا إلى وجوداً ي فرد من الأفراد، فاذا قلنا الآن أن طبيعة سقواط نقتضي الحياة، إذن فطبيعة سقراط نقتضي الحياة، إذن فطبيعة سقراط نقتضي الموت ٤ لم بكن في قولنا هذا أي دور فاسد ٠

فكما نقول أن ضعف العدد (١٠) هو ضعف العدد (٢) كولا بشته ل قولنا هذا على أبة اشارة إلى الاعداد (١٨٧٠) و (٢٥٣٠) و (٩٩٠٠) كذلك لايشترط في علمنابأن الحياة تققضى الموت كان نكون عالمين بأن هذا القانون بنطبق على بعض الاحوال الجزئية التي لانعر ف طبيعتها بعد كالأننا لم نكشف عن القانون بتعداد الأحوال الجزئية كالحصلنا عليه بالتحليل و ويمكننا أيضا أن نبرهن على أن مجموع زوايا المثلث مساو لزاوبتين قائمتين قبل أن نعلم أن هناك مثلثات متساوبة الأضلاع كافاذا استفتجنا من هذا القانون كابقياس مركب كان زاوبة المثلث المتساوي الأضلاع مساوبة لورات كالإبكون في استنتاجنا هذا أي دور فاسد ؟ لاننا لم نستند إلى النتيجة في البرهان على صحة المقدمة الكبرى وهذا أي دور فاسد ؟ لاننا لم نستند إلى النتيجة في البرهان على صحة المقدمة الكبرى و

الاعتراض على المنطق الصوري - وبما قبل في الاعتراض على المنطق الصوري أن هذه الصناعة تقتصر على دراسة صور العمليات الفكر بة مجردة عن موادها ، و لا فائدة في صناعة تقتصر على البحث في القوالب الفارغة ، وتهتم باتفاق الفكر مع نفسه ، دون أن تنظر في اتفاق قو البه ، مع ما تحتوي عليه من المواد ،

المناقشم - ونقول في الرد على هذا الرأى .

أولا : ليس انفاق الفكر مع نفسه شرطاً كافياً للحقيقة ، بل هو شرط ضروري . والننافض خير اشارة تدل على وجود الخطأ في الأحكام ، فالمنطق الصوري بدلنا على أسباب الوقوع في الخطأ ، وبدوننا من أي صورة ومادة بكون الحد الفاسد ، وعن أي صورة ومادة بكون الحد الفاسد ، وعن أي صورة ومادة بكون القياس الفاسد ، ومن أي طربق بتسرب الخطأ في مفاهيمنا وأحكامنا .

ثانياً: وقد دات التجربة على أن القياس هو خير واسطة لتحليل الحقائق العامة وبيان ما تضمئته الأدلة من الأخطاء ،حتى لقد قال (ليبنتز) أن في القياس الصحيح هِمُعَمَّةٍ ، وقال أيضاً كثيراً ما أدَّى استعال القياس الصحيح إلى إنفاق الآرا، وتَجِنب الجدل .

وبنبغي لنا ألا نكتر من حذلقة المناطقة ، وتفننهم في ضروب القياس ، وأن نتخذالمنطق واسطة لاغابة ، فان النفنن في روابط المعقولات قد بلتي حجاباً على العقل ، ويجمل المر ، مضحكاً بغيضاً ، بتكبس في كلامه ، وبنظرف حتى بوهم أنه عالم بكل شي ، هذا العدد اما زوج واما فرد ، ولكنه زوج فليس بفرد ، ولكنه فرد قليس بزوج ، ولكنه ليس بزوج فهو فرد ، ولكنه ليس بفرد فهو زوج ، هكذا كان مناطقة القرون الوسطى بتحذلقون في الاستدلال وبعلمون تلاميذه كما قال ( دبكارت ) الكلام عن كل شي حتى عن الامور التي لابعرفونها فالفاسفة الحدبثة جديرة بان تبتعد عن هذا الاسراف ، وأن تترك الأموات بدفنون موتاه ، فالفاسفة الحدبثة جديرة بان تبتعد عن هذا الاسراف ، وأن تترك الأموات بدفنون موتاه ،

وبذبغي لنا من جهة ثانية ألا نفرط في الخوف من هذه الحذلقة ، فنقع في التفريط ، ونذكر قيمة المنطق النظرية والعملية ، نهم إن كل إنسان ذي فطرة سايمة يستطيع أن بفكر تفكيراً صحيحاً من غير أن يتعلم قواعد المنطق لأن الذوق السايم ، كما قال (دبكارت) أحسن الأمور انقساماً بين الناس ، وهو كاف لفيط الحميم وتجنب الاشراك التي قضعها اللغة والتحربة في طربة نا ، ولكن المنطق أبنهنا إلى هذه الاشراك وبدلنا على الطربق الذي بنقذنا منها ، وكما أن كل انسان بتنفس الموا ، ويهضم الطعام من غير أن بام بقوانين الكيميا والفزبولوجيا ، فكذلك يستقرئ ويستنتج من غير أن بمرف قواعد المنطق إلا أن المربض بدرك الفائدة المملية لحذه العلوم ، أكثر مما بدر كها السليم ، وإذا كان عاقلاً ذكياً أدرك أيضاً فائدتها المنظرية .

وفي الحجاج المنطقي تمرين للفكر ؟ شبيه بتدرين الجسم على الألهاب الرياضية ؟ فالألهاب الرياضية ؟ فالألهاب الرياضية لاتفيد الجسم مباشرة ؟ بل تلين الأعضاء ؟ وتكسبها في المستقبل صحة وقوة ؟ والتجارين المنطقية لانساعد على كشف الحقائق مباشرة ؟ بل تكسب العقل قوة وتجعل أحكا له أوثق ٤ ولبس شيء من الفطر الانسانية بمستغن في استعال الروبة عن الاستفادة من أحكام المنطق .

اصلاح المنطق الصوري لم ننكلم حتى الآن إلا عرالمنطق الذي وضعه (آرسطو)، ولم نبحث بعد في الاصلاح الذي



آرسطو ماAriste) في م

روى الأمير المبشر بن فاتك في كتاب مختار الحكم: (أن افلاطونكان يجلس فيستدعى منه الكلام فيقول حتى يحضر العقل ، ونقل صاحب كتاب عيون الأنباء عن كتاب التعريف بطبقات الأمم (أن آر سطوطاليس انتهت إليه فلسفة اليونانيين وهو خاتم حكما ثهم وسيد علمائهم ، وهو أول من خلص صناعة البرهان من سائر الصناعات المنطقية ، وصورها بالإشكال الثلاثة ، وجملها آلة الداوم النظرية حتى لقب صاحب المنطق ) .

أدخل عليه منذ القرن الناسع عشر ، فقد انبرى لاصلاح المنطق في الايام الأخيرة فربق من الرياضيين والعلاسفة، فأخذوا مبادئهم عن (ليبنتز) و (هاملتون) (۱) حتى قلبوا المنطق إلى حساب أو جبر ، ووضعوا للمفاهيم والقضايا رموزاً وسمَّوا هذه الصناعة الجدبدة جبر المنطق ، أو علم (اللوجيستيك) La logistique

كمية المحمول · - وقد سبقهم إلى ذلك الاصلاح ( هاميلتون )فادخل على منطق (أرسطو) فكرة جديدة ٤ وهي كمية المحمول ·

ولم يجد الفلاسفة الأولون حاجة للبحث في كمية المحمول ؟ لأنهم كانوا بمتبرونها داخلة في كيفية القضية ، فكانوا بقولون أن استفراق المحمول في كل قضية موجبة هو استفراق جزئي، مثل قولنا كل انسان فان ، فهو بدل على أن الانسان هو بمضالفاني ، وان استفراق المحمول في كل قضية سالبة هو استفراق كلي مثل قولنا ولا واحد من الناس بخالد، فهو يدل على رفع صفة الخلود عن جميع الناس .

ولكن ( هاميلتون ) انتقد هذه القاعدة ووضع للمحمول كمية · قال إن استفراق المحمول في قولنا : كل مثاث مر ذو ثلاثة أضلاع عليس استفراقاً جزئياً ،بل هو استغراق كلي، لأ نه لا بوجد شكل ذو ثلاثة أضلاع غير مستفرق في مفهوم المثاث ، فكل ذي ثلاثة أضلاع مثلث ، وكل مثاث ذو ثلاثه أضلاع .

لذلك انتسمت القضايا عنده إلى ثمانية أقسام لا إلى أربعة:

ا - الكلية العامة الوجبة ( Les toto-totales affirmatives ) مثل قولنا: كل مثلث ذو ثلاثة أضلاع .

الحكية الخاصة المرجبة ( Les toto-partielles affirmatives ) مثل قولنا: كل مثلث شكل ، فهو بدل على أن المثلث بعض الشكل .

٣ - الكاية العامة السالبة ( Les toto-totales négatives ) مثل قولنا : ولا
 واحد من المثلث بجربع ، أي لاشي من المثلث بشي من المربع .

<sup>(</sup>۱) — هاملتون ( Hamilton ( William ) فيلسوف اسكوتلاندي، ولد في غلاسكو ، ومات في اديبورغ (۱۷۸۸ – ۱۸۲۹) كان أكبر ممثل للمدرسة الاسكوتلاندية فجمع بين المنطق وعلم النفس ، وكان لفلسفته صلة بفلسفة (ريد) وفلسفة (كانت) .

- غ المكاية الحاصة السالبة ( Les toto-partielles négatives ) مثل قولنا : ولا واحد من المنكث القائم الزاوبة بشكل متساوي الأضلاع ، أي لاشي من الثلث القائم الزاوبة بعض المنساوي الأضلاع .
- ه الجزئية العامة الموجبة ( Les parti-totales affirmatives ) مثلي قولنا : بهض الشكل هو كل المثلث •
- ٦ الجزئية الخاصة الموجبة (Les parti-partielles affirmatives ) مثل قولنا : بعض النساوي الأضلاع هو بعض المثلث ·
- ٧ الجزئية العامة السالبة ( Les parti-totales négatives ) مثل قولنا : لبس بعض المتساوي الأضلاع بشئ من المثاث .
- ٨ الجزئية الحاصة السالية ( Les parti-partielles négatives ) مثل قولنا :
   ليس بعض المثاث بعض المتساوي الأضلاع ، ( أي أن هناك مثلثات غير مثسارية .
   الأضلاع ) .

و فائدة هذه النظر به أنها نقلب العلاقة الحملية في القضايا من كيفية إلى كمية و تستبدل بالرابطة الحملية (هو) إشارة المساواة (=) ، فيصبح عكس كل قضية كاللاً ، وقد كان المانع من العكس الكامل في المنطق القديم اختلاف استفراق الحدين في القضية ، فكانت الكلية الموجبة تنعكس إلى جزئية موجبة لاختلاف استفراق الموضوع عن استفراق المحمول ، أما الان فان كل قضية من هذه القضايا تنعكس مثل نفسها ، لتساوي الموضوع والمحمول في الشمول والاستفراق ، وبنقلب القياس الكامل إلى معادلات متساوية الحدود مثل قولنا :

المنافئة ، - لا ثلث أن للمحمول في بعض القضايا كمية كالقضايا الكلية العامة الآتية: الحكيم وحده سعيد ، ولا جميل إلا الحق ، والقضايا الدالة على الثعر بفات ، مثل قولنا : كل انسان حيوان ناطق ، وكل مثاث ذو ثلاثة أضلاع ، فاستغراق المحمول يجب أن بكون في مثل هذه القضايا كلياً أي مساوياً لا سنفراق الموضوع .

واكننا إذا تعمقنارأي (هاميلتون)هذا وجدناه بقحمالاً من اقحاماً ، فيستنتج من القضية

أكثر مما فيها · مثال ذلك : أن الكلية الخاصة الموجبة التي بعبر عنها بقوله ، كل انسان هو بعض الفاني ، تشتمل على قضيتين :الاولى ، كل انسان فان ي والثانية ، غير الانسان فان ي

مبر المنطق أو علم اللوميسقيك - يوجع الفضل في اختراع هذا اللم الجديد إلى (بول) (1) و (سكرودر) (7) و (بانو) (7) و (روسل) (2) و (فابلاتي) (0) و (كوتورا) (7) وغيرهم من العلما ولسنا نستطيع في هذا المختصر أن نقكم عن قوانين هذا العلم وطرقه مخفر ضنا لبس بالطابح ولا بالبعيد وإنها نوبدأن نعطي القارئ فكرة وجيزة عنه وعن رموزه ومعادلاته يختلف هذا العلم عن منطق آرسطو بعدة أمور: منها أن منطق آرسطو ببدأ بتمر بف المداني والحدود ؟ ثم بؤلف منها الأحكام والقياسات ٤ أما جبر المنطق فير لكن على القضايا وبعتبرها من الأوليات التي يجب الاستناد إليها في إدراك المفاهيم المهقدة ، ومنها أن منطق آرسطو بنظر إلى المحمول من ناحية النف ن أما جبر المنطق فيم بدأن بنظر إلى حدود منطق آرسطو بنظر إلى المحمول من ناحية النف ن أما جبر المنطق فيم بدأن بنظو إلى حدود القياس من ناحية الاضافة (Relation) وهي ناحية جامعة بين الكيف والكم تختلف وظائف الحدود فيها بحسب شمولها ؟ وقد فوقوا لذلك بين القضية والحكم (٧) فالقضية هي القول الذي بدل به على المحمد بق هو الاخبار بصدق الحكم ، والتكذب بو التكذب هو الاخبار بصدق الحكم ، والتكذب هو الاخبار بعدى التكذب على عنده على هذا القول : أنكر ان تكون سي جهذا الروز (١) ؟ فالمادلة : س حال عنده على هذا القول : أنكر ان تكون سي جهذا الروز (١) ؟ فالمادلة : س حال عنده على هذا القول : أنكر ان تكون سي جهذا الروز (١) ؟ فالمادلة : س حال عنده على هذا القول : أنكر ان تكون سي جهذا الروز (١) ؟ فالمادلة : س حاله عنده على هذا القول : أنكر ان تكون سي حال عنده على هذا القول : أنكر ان تكون سي حالي المدون المؤلف المولة المؤلف ال

ریاضي و منطقی انکلیزي - اشهرکتبه - (۱۸۹۰ - ۱۸۹۰ ) - Lincoln Boole - بول (۱) بول (۱۸۹۰ - ۱۸۹۰ ) - Recherches sur la loi de la pensée sur laquelle sont fondées les théories mathématiques de

Recherches sur la loi de la pensée sur laquelle sont fondées les théories mathématiques de la logique et de la probabilité.

<sup>(</sup>٢) سكرودر — Schröder – رياضي ومنظقي ألماني معاصر ، وهوأحد مؤسسى علم اللوحيسةيك .

<sup>(</sup>٣) بانو — Peano — استاذ التحليل الرياضي في جاءمة (تورين ) — وهو من أساطين السلم الرياضي في ايطاليا ه ساهم منذ عام ١٨٨١ في تأسيس علم اللوجيستيك ٠

<sup>(</sup>٤) روسل -- Russel -- ولد في عام ١٨٧٢ كَ وهو رياضي ومنطقي انسكايزي -- عضو الجمية الملسكية في لندن ٠

<sup>(•)</sup> فا يلاتي — Vailati — ( ١٨٦٣ \_ ١٩٠٩ ) رياضي ومنطقي ايطالي له كـتب هامة في النطق وعلم اللوجيسة ك •

<sup>(</sup>٦) كوتورا — Couturat - رياضي ومنطقى فرنسي ولد في باريز عام ١٨٦٨ •

<sup>(</sup>٧) يقولون الحبكم أو منطوق الحسكم ، وهو المُمنى الذي تفيده القضية ، فلا يحتمل التصديق ولا التكذيب .

المشمولات والنوابع المتحول المنطقي هو حدغير معين بمكن استبداله بالتنابع بعدة حدود معينة و تسمَّى هذه الحدود بقيم المتحول و كل نعبير منطقي يشتمل على الأقل على متحول و احد يسمى بالنابع المنطقي مثل قولنا : عاصمة ع •

فان كان النابع المنطق قضية تحتمل الصدق والكذب سمي بنابع القضية ، مثل قوانا : س هي عاصمة سو ريا ، و د مشتى هي عاصمة ع ، و س هي عاصمة ع ، فهي توابع صادقة الاول بالنسبة إلى س = د مشق، والثاني بالنسبة إلى ع = سو ربا، والثالث بالنسبة إلى القيم الآتية :

$$m = c \cdot \hat{m}$$
 $m = c \cdot \hat{m}$ 
 $m = ki.$ 
 $m = ki.$ 

وقد عرَّف (كوتور 1) المفهوم بقوله هو تابع قضية ذات متحول واحد، ونحن نوى أنه يشتمل على تابعين أحدهما متعلق بالشمول والثاني بالتضمن ، فمفهوم الانسان وشئمل على تابعين أحدهما : س هو انسان ( بحسب الشمول ) ، والثاني : الانسان هو ع ( بحسب التضمن ) .

الفسيم أو الارتباط السلم والجمع والفرب النسبة هي العلاقة التي تربط فرداً من الأفواد بصنف من الأصناف أو نوع من الأنواع والنوع والفسية إلى المفهوم سمثلاً: هو مجموع غير محدود من الأفراد س فتكتب علاقة كل فردمن أفراد النوع بهذا المفهوم كما بلي: س هو س فاذا رمز إلى هذه العلاقة بجرف (م) كتبت (س مرس) ومعناها أن الفرد (س) مرقبط أو متعلق بالنوع س وتقرأ س هو س وبنطبق هذا التعبيع على جميم القضايا المطلقة و

أما سلب النوع ( س ) ، فهو مجموع الأفراد ( س ) الذين لا ننطبق عليهم العلاقة س مر س ، فتكتب هذه النسبة كما بلي : س مر س ا

وأما المجمع الهنطقي لمفهومين مثل ( س ) و ( ح ) فهو مجموع الأفراد المنسوبين إلى النوع ( س ) أو إلى النوع ( ح ) ويدل على هذا الجمع بالجملة : س + ح أوبالجملة س س ح ، مثال ذلك :

ذات اللقاح الظاهر س ذات اللقاح الخفي = نبات

وأما الفرب المنطقى لمفهو. ين مثل ( ب ) و ( ح ) فهو مجموع الأفراد المنسو بين إلى النوعين ( س ) و ( ح ) أو بالجملة ( س ~ ح ) أو بالجملة ( س ~ ح ) مثال ذلك:

### المعين ~ المستطيل = المربع .

و تقرأ (ف) نستازم (ق) ، و بطبق هذا الأمر على المفاهيم أيضاً ، فتسمى العلاقة الضرور بة التي تر ط الحد ( ) بالحد ( - ) لزوماً من جهة التضمن ، مثل قولنا : الانسان على الفاني ، و تكتب هذه العلاقة كما بلي ب ع ح ، و يسمى الحد الملزوم عنه مقدماً والحد الملازم تالياً ، و تمتير هذه العلاقة مبدأ جميع الأحكام الشرطية مثل قولنا : إذا كان ( - ) صادقاً كان ( - ) صادقاً أيضاً ،

والنبادل هو لزوم جديد بؤخذ مقدمه من تالي اللزوم الأول وتاليه من مقدم اللزوم الأول وتاليه من مقدم اللزوم الأول و في و من عن في و الأول و في المناوم في الم

وفرقو ا بين التبادل والقلب ، فقالوا القلب هو لزوم جد بد بتألف مقدمه من سلب المقدم الأول ، فالجلة ف ، مه تنقلب إلى الجملاف المالي الأول ، فالجلة ف ، مه تنقلب إلى الجملاف المالي الأول ، فالجلة ف ، مه تنقلب إلى الجملاف المالي الأول ، فالجلة ف ،

المساواة المنطقية ٠- بقال على قضيتين أو مفهو مين أن بينها مساواة منطقية عند ما يستلزم كل منها الآخر ٠ و بدل على المساواة المنطقية باشارة المساواة - ٠ و بكتب ذلك كما بلي : ف c م ، ف c م ، ف c ف

جبر المنطق والمنطق المدرسي - في وسع هذا العلم الجدبد أن يرجع قواعد المنطق الصوري الأساسية إلى دساتير ومعادلات بسيطة · ولما كان موضوعه البحث في الأحكام الاضافية والنسبية لا في الأحكام الحلية ، كان في طوقه أيضاً أن بوسع نطاق المنطق الصوري فالمبدأ الأسامي الذي يستند إليه هذا العلم هو مبدأ الحوبة ، (وبهر عنه بالجلمة س c ص

أوبالعبارة س = س ) ، أما مبدأ التناقض ومبدأ حذف الثالث والبديهبات فهي مبادئ مشتقة ثانو بةوبعبرون عن مبدأ التناقض بالجملة الآتية :

• = ¹ب c ب

ومعنى هذه الجملة أن حاصل ضرب نوع ما في نوعسالب ،مساو للصفر ، أو لا شيَّ هو ( ب ) و( لا ب ) مماً .

والقضايا الكلية الموجبة (ك) بدل عليها باللازم ب ٥ - ٠ والكلية السالبة (ل) بدل عليها باللازم ب ٥ - أ ٤ و ، منى ذلك أن لزوم عليها باللازم ب ٥ - أ ٤ و ، منى ذلك أن لزوم (لا - - ) عن ب غير صحيح ، أي أن بعض ب هو - ٠ والجزئية السالبة (ن) ، بدل عليها بالجلة (ب ٢ - ٥) ، و منى ذلك أن لزوم ح عن ب غير صحيح ، أي أن بعض ليس ويمكننا أيضًا أن نستخر ج من هذه الرموز قواعد العكس، فان كان التناقض بين (ك) و (ن) ، وكا نت (ك) صادقة ، أمكن التعبير عن ذلك بالجلة الآتية :

 $\left[ \left( \left( \mathbf{r} \cdot \mathbf{c} \cdot \mathbf{u} \right) \right] \cdot = \cdot \mathbf{r} \cdot \mathbf{c} \cdot \mathbf{u} \right]$ 

لأن نفي النفي ايجاب وان كانت (ن) صادقة ، روز إلى الثنافض بالجملة : ( ـ c ـ c ـ ) • = • ( ـ c ـ )

وبِعبر عن القياس ( اكك اك) من الشكل الأول بالجملة:

ں c \_ c \_ s c ح ح ح د

مثال ذلك ؟ في المنطق الصوري ، كل انسان فان ، والفيلسوف انسان ، فالفيلسوف فان ، أما في جبر المنطق فنقول الفيلسوف يستازم الانسان ، والانسان يستازم الفافي ، وهاتان المقدمتان تستازمان النتيجة : الفيلسوف يستازم الفافي ،

والقياس المؤلف من صغرى مخصوصة بدل عليه بالجملة الآدية :

ں c ہے ۔ س مر ب \_ c \_ س مر ح •

ومعنى ذلك أن النتيجة وهي مقراط فان م تازم عن المقده بين : اللاند ان يستلزم الفاني ، وصقر اط مرتبط بالانسان .



## ١- المصادر

#### باللغة العربية

ابن سينا ، النجاة ، مختصر الشفاء ، مصر ، مطبعة الـعادة ، ١٣٣١

الشرقيين ، القاهرة ، ۱۹۱۰

الغزالي ٤ مسيار العلم ٠

- ، البصائر النصيربة .

- ، شرح القطب على الشمسية ٠

أبوالعلاعفيفي ؟ المنطق التوجيهي – مصر •

## باللفات الامنية

- 1 Aristote, Organum (Premiers et seconds analytiques, et de l'Interprétation, Topiques. Catégories).
- 2 Arnauld et Nicole Logique de Port-Royal, 1662.
- 3 Couturat (L.) La logique de Leibuitz, Alcan 1901—L'algébre de la logique, Gauthier Villars, 1905 (2° ed; 1914).
- 4 Goblot, Traité de Logique, Colin 1918.
- 5 Kant (E.) Logique. 1800.
- 6 Lachelier Etudes sur le syllogisme, Alcan 1907.
- 7 Liard, Les logiciens anglais contemporains, 1878. Cours de logique, Masson 1888
- 8 Luquet (G. H.) Essai d'une logique systématique et simplifiée, Alcan, 1913 — Logique formelle (partie II: Logistique) Alcan, 1925.
- 9 Maritain, Petite logique, Tégui 1923.
- 10 Mercier, (Cardinal) Logique, Louvain 1900.
- 11 Mill (J. Stuart) Logique inductive et déductive 1843.
- 12 Poincaré (H.) Science et méthode, Flammarion.
- 13 Rabier, Leçons de philosophie. 1. II. Hachette, 1880.
- 14 Renouvier, Traité de logique générale et de logique formelle, (1854 75) 2 vol., 3° éd. Colin, 1912.

(منطق - ٧)

## ٧ – تمارين ومناقشات شفاهية

- ١ تأويل القضية والقياس بحسب الشمول، والنضمن
  - ٢ تعليل القياس ٠
  - ٣ أشكال القياس وضروبه ٠
  - ٤ معيار صحة الفاهيم والأحكام .
    - ٥ منطق آرسطو وجبر المنطق٠

## ٣ — الانشاء الفلسني

- ١ ماهو المنطق : هل هو علم أو فن ٬ ماهي علاقته بعلم النفس وعلم الاجتماع وعلم
   مابعد الطبيعة ٬ وهل هو علم قاعدي ?
  - ٢ القياس و الاستنتاج الرياضي ( بكالوريا فاسفية باريز ١٩٣٦ )
    - ٣ هل للمنطق قيمة عملية ?



## الكتابالثانى

-----

المنطق التطبيقي أو

علم الأصول

## LOGIQUE APPLIQUÉE

OU

**MÉTHODOLOGIE** 

<del>---></del>>>>

## توطئة عامة

قلنا أن المنطق المطبيقي هو علم اتفاق العقل مع الأشياء الخارجية، وغابته هي البحث عن شرائط هذا الانفاق ، وعن القوانين والطرق التي تفرضها الأشيا الخارجية على الباحث فيها • فاذا قيس هذا المنطق بالمنطق الصوري ، كان أكثر منه تعقداً ، لأنه يجمع بين قوانين العقل وقوانين الأشياء الخارجية ، اما المنطق الصوري فلا ببحث إلا عن اتفاق العقل مع نفسه، ومن الممكن تحديد قوانين المقل بصورة منقدمة عَلَى التجربة ، أما قوانين الأشياء الخارجية فلا يمكن اقتباسها إلا من ملاحظة الحوادث و قال (استورات ميل): « لقد قطع العلم خطوانه الاولى من غير أن يسبر عَلَى طربقة علمية ، ولولا اطلاعنا السابق عَلَى كثير من الحقائق العلمية ، لما عرفنا الطرق الموصلة إلى مشاهدة الحقيقة • ٧ ، فنحن مدبنون بذلك إلى عبقر بة العلاء المؤبدين من عند الله بجدس سام عميق ، والذبن كشفوا لنا بعد محاولات طوبلة ؛ عن الطرق العلمية الصحيحة ، ولو لا هذه التجارب والصبر والثبات لما اهتدى العقل إلى الطرق الواجب اتباعها ٠ وليس غر ببًا أن بوفق آرسطو ، منذ القرون الاولى ، إلى وضع قوانين المنظق الصوري وقواعده الأساسية ؛ وببقى المنطق التطبيقي حتى أيامنا هذه عاماً ابتدائياً ، رغم تعاون العاماء واستحرار مباحثهم ، فالمنطق النطبيقي بتبع في نموه طربق العلم 6 فيتكا مل معه 6 ويشاركه في الخطأ والصواب 6 و يحلل طرقه ويزنها بميزان العقل و كما بتكامل مع العلم 6 فكذلك بتكامل العلم معه 6 لأنه بكشف له بالتحليل طرقه و مناهجه ومبادئه ووسائله وغاياته ، وبعين حدود كل علم بالنسبة إلى الآخر وسيتضح لنا ذلك كله ٤ في هذا الكتاب ٤ عند الكلام عن مبادئ العلوم وطرقها

المختلفة •

# الفصل الاول

## طرق العقل العامء

العلوم على اختلاف أنواعها ٤ تتجه نحو غابة واحدة ١ ألا وهي الكشف عن الحقيقة والبرهان عليها والعقل بتبع في ذلك طرقاً مختلفة: منها ما هو عفوي ٤ ومنها ماهو تأ ملي والبرهان عليها والعقو بة هي الطرق التي يسير عليها العوام في تفكيرهم ١ أما الطرق التأملية فهي الطرق المنظمة التي يسير عليها العلماء في الوصول إلى حقائق الأشياء ٢ فين الضروري إذن قبل البحث في منهج كل علم على حدة ٤ أن ندرس الطوق العامة التي يستخدمها العقل ٢ وأن نصفها ٤ ونصنفها ٢ ونقايس بينها ٠

## ماهي الطريفة

الطربقة هي مجموع الوسائل الفكربة التي يمكن التوصل بها إلى المطلوب و والمطلوب في العلم هو الكشف عن الحقيقة والبرهان عليها •

والطربقة اما أن تكون عامة ، و اما أن تكون خاصة ، فالطرق العامة هي الطرق المشتركة بين جميع العلوم ، من عقلية ، وتجربية ، أما الطرق الخاصة فتختلف من علم إلى آخر ، وتتغير بحسب موضوع العلم ، فالطربقة التي تصلح للرياضيات ، لا تصلح للعلوم الطبيعية ، لأن موضوع العلوم الرياضية معقول مجرد ، وموضوع العلوم الطبيعية محسوس مشخص ، والطربقة التي بتبعها العقل تختلف أيضاً بحسب تقدم العلم ودرجة ارتقائه ، كما أنها تختلف بحسب الكشف عن الحقيقة والبرهان عليها .

## فائده العارينة

لا يستطيع العقل أن بتوصل إلى المطلوب في العلوم ، إلا إذا تمكن بصحيح النظر أن بنبع في سيره طربقة منظمة ، ولولا اتباعه هذه الطرق المنظمة لسار على غير هدى ولمضل السبيل، من غير أن يصل إلى غابة ما ، قال ( دَبِكَارِت ) : « خير لك

أن تترك البحث عن الحقيقة ، من أن نبحث عنها بدون طربقة • إذ لاشك أن البحث الذي لا نظامَ فيه، والتأمل الفامض، يشوشان العقل وبعميان نور البصيرة • و إِذا تعود المرُّ السير في الظلمات ضعف بصره وعجز عن تحمل وضع النهار • فالباع الطرق الفاسرة بتعب العقل وبفسد أحكامه، ويضيع الوقت، وبؤخر تقدم العلم، وببعد عن المطلوب، وإِذا تمود المرء طربقةً فاسدة في صغره صحب عليه تغييرها في كبره ، وقد بكون تمسك بعض العلوم بالطرق السقيمة التي البعتها في الماضي أعظم سبب أفي تأخرها • فينبغي لنا إذن أن نعرض عن الطرق الفاسدة، وأن نتبع الطرق العجيعة الأنها تنظم عمل العقل، ونوفوعليه عناء البردد، وإضاعة الوقت في التجارب الخاطئة وتسهل عليه الوصول بقدم ثابتة سربِّمة إلى المطلوب ، ولقد أثبت لنا التماريخ أن ارتقاء العلم تابع لاصلاح طرق البحث فيه ، حتى لقد قال ( د بكارت ) : « لابكني أن بكون المقل جيداً ، بل يجب أن يحسن الانسان تطبيقه » • وإذا كانت العلوم الطبيعية قد قصرت في القرون الوسطى عن بلوغ غابتها 4 فالسبب الرئيسي في ذلك يرجع إلى الطرق الفاسدة التي سلكها العلماء ، لا إلى فقد ان عبةر بِتهم أو نقص تفكيره • وسندرس في هذا الكتاب تأثير كل من ( د بكارت ) و (بيكون) و (كلود برنار) و (باستور) في ارتقاء العلم، و نبين أن هذا الارتقاء، يرجع في كثير من نواحيه إلى صحة الطرق التي أوصى • ولا المفكر ون باتباعها • ومها بكن من أمر فان اتباع الطرق الصالحة ، لابغني عن قوة الذكاء والعبقر بة ، ولقد غالى ( دبكارت ) و (بيكون ) في قيمة الطربقة حتى جملا كل شيءُ نائجًا عنها • فما قاله ( دبكارت) أن الذوق السليم (١) هو أحدن الأشهاء انقداماً بين الناس ٤ وان اختلاف العقول بعضها عن بعض إنما يرجع إلى اختلاف الطرق التي تسير عليها ، ومما قاله ( بيكون) : ان الطربقة الصالحة تساوي بين العقول 6 فتجعل العقول البسيطة قادرة علَى الوصول إلى درجة العقول الراجعة فلا يستمصى عايها شيُّ • وهذا القول لا يخلو من المبالغة ؛ لأن اختلا ف انتاج العقول لا بِعال باختلاف الطرق فقط 4 بل بعلل أيضًا باختلاف درجة الذكاء وقوة العبقربة ، فقد بنشأ طفلان في وسط واحد ، ويأخذان العلم عن أستاذ واحد، ويجتهدان في دروسها بدرجة واحدة تقر بِباً 6 فيصل كل منها إلى نتائج مختلفة • ولو أن الابداع كان راجعاً إلى الطربقة (1) يني ( ديكارت )بالذوق السايم ، المنهل السايم ، أو قدرة العنمل علىالتمييز بين الحطأ والصواب.

وحدها، لما اختلفت تتيجة البحث إلا باختلاف الطربقة 4 ولكن الطرق الصالحة لاتغني عن النظرة السليمة ، وللعبقربة نفسها أثر عظم في الكشف عن الطبق القويمة ، ومعرفة ما يصلح منها للكشف عن الحقيقة .

ولندرس الآن طرق العقل العامة:

إن لحذه الطرق أنواعًا مختلفة عوهي الحدس، والاستدلال ، والتحليل ، والنركيب.

### ١ - الحدس والاستدلال

#### ميومظة

قد بكون موضوع المعرفة حاضراً مباشرة ميف أذهانا بصورة لاتقبل الانقسام، فنرى مثلاً لون جسم من الأجسام، أو نشعر في داخلنا بعاطفة من العواطف، أو ندرك ببديهة العقل 4 ان الكميتين المساوبتين لكمية ثراثة متساوبتان 4 فني كل حالة من هذه الأحوال الثلاث، نرى بعين النفس 4 أو يشرق علينا مباشرة أمر جلي لاغمنمة فيه، وتسمى هذه الرؤية إشرائا أو كشفا أو حدساً (۱) (Intuition).

وقد بكون موضوع المعرفة غير حاضر في الذهن فيحتاج العقل في الحصول عايه إلى عمليات ذهنية مختلفة 6 كأن يستخرج قانونًا عامًا منجملة من الملاحظات أو التجارب المنظمة أو يستنتج من بعض المبادئ الأولية العامة نتيجة خاصة · ففي كل حالة من هاتين الحالتين بنتقل الفكر من قضية إلى أخرى ومن حكم إلى آخر ، ويستند في انتقاله هذا إلى عمليات ذهنية مختلفة ، وحدود كلامية متبابنة 6 لذلك سميت هذه المعرفة بالمعرفة الاستدلالية

<sup>(</sup>۱) معنى كلة ( Intultion ) الحدس أو الكشف وهي باللغة اللاتينية ( Intueri ) الرؤية قال ابن سينا : « والحدس حركة إلى إصابة الحد الأوسط كم إذا وضع االمطلوب كا أو اصابة الحد الاكبر كم إذا اصيب الاوسط كه وما لجلة سرعة الانتقال من معلوم إلى مجهول كم كمن يرى تشكل استمارة القمر عندأ حوال قربه وجده عن الشمس فيحدس أنه يستنير من الشمس » النجاة — ص ١٣٧ --

( Connaissance discursive ) أو الكلامية ، و هي معرفة -انتقالية ، تثقل الفكر من طرف إلى آخر ، و ورصله في النترجة إلى حد نهائي ، أي إلى مطلب ذمهي كان مجبو لا عنده .

تمريف بنتج من هذه الملاحظة أن الحدس هو طوبق المعرفة المباشرة الواطريق المعرفة المباشرة الواطريق الاطلاع المباشر على موضوع من موضوعات المعرفة الحاضرة في الذهن أما المعرفة الاستدلالية فهي المعرفة التي يحتاج فيها الفكر إلى حركة ٤ وانتقال من حكم إلى آخر ٤ فاذا كانت هذه الحركة الذهنية مؤدبة إلى نتيجة بقينية سمبت برسمانًا ٠

والحدس يطلمنا على مجموع الشيم دفعة واحدة ، و من غير واسطة ، و بكشف لنا عن المسلمات المباشرة ، وير بنا النتائج في المبادئ ، والحجول في المعلوم ، من غير أن يحتاج في ذلك إلى الانتقال من حد إلى آخر ، أما الاستدلال فيتألف من حركات ذهنية متتابعة ، توصلنا شبئًا فشبئًا إلى المطلوب و اندرس الآن كلاً من هذين الطربة بر على حدة .

## ٠٦ الحدس

أنواع المصرفة الحدسية • للحدس أنواع مختلفة : الحدس التعجر ببي ، والحدس العقلي، والحدس العقلي، والحدس الفلسفي •

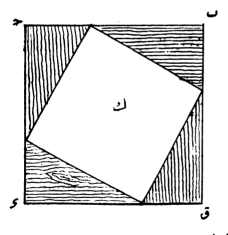
الحدس المجربي - بنقسم الحدس التجربي إلى نوعين الحدس الحدي والحدس المنعي والحدس المنعي والحدس المحدي والتحة فالحدس الهسى ، هو الاطلاع المباشر على ما تعرضه عليه الخولس من لون وصوت ورائحة وغير ذلك ، وقد يظهر لنا لأول وهلة أن اطلاعها على الأشياء الخارجية إنما بكرون بحدس مباشر ، ولكن التحليل النفسي بثبت لنا أن هذا الاطلاع لبس أمراً حدسياً مباشر أم مراتج عن عمليات ذهنية مختلفة ، وقد بينا في علم النفس أن إدراك الشي الخارجي ، كادراك البرتقالة مثلاً ، بتألف من إحساسات حاضرة وذكرى إحساسات غائبة ، فأنت

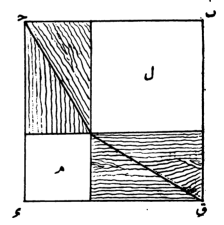
<sup>(</sup>٧) إِن كُلَةُ ( Discursif ) مستقة من اللفظ اللاتيني ( Discursus ) ومضاها الانتقال من جهة إلى أخرى كه وقد سميناها استدلالية ) لانها كما قال (غوبلو) في كتابه (Yocabulaite aphilosophique) هم تنقل الفكر من موضوع إلى آخر » مثل الانتقال من المبادى وإلى النتائج كه أو الانتقال من الامثلة إلى الفوانين.

لا تدرك بالمين إلا لون البر تقالة ، و لكنك تجمع إلى هذا الاحساس البصري ذكرى الحساس سمي ، واحساس لمي ، و احساس ذبق ، وأحساس عضلي، ورد فعل حركي ، إلى غير ذلك من الذكريات والصور التي بتألف منها إدراك الحاضر(١١) .

وهذا الحدس بلعب دوراً عظيماً في تكون المعرفة ، فلا إِدراك إِلا به ، ولا علم إِلا بله ، ولا علم إِلا بله ، ولا علم إِلا بله ، ولا علم إلا بلك ، حتى لقد قال (آر سطو): إِن الاحساس ليس معرفة ، ولكن من لم يكن ذا إحساس فلا يمكنه أن يتعلم شيئًا .

فالحدس الحسٰي ضروري إذن الكل علم ، فهو أساس العلوم الطبيعية والرياضية ، ولا يزال في الرياضية ، المرون يزال في الرياضيات و الهين هند سية تحتاج إلى المشاهدة الحسية ، كا ابراهين التي يستعملها العاصرون في تعليم الأطفال بمائط الهندسة ، فهي تشير إلى المسائل من غير أن نبر من عليها مثال ذلك :





شكل (٧) الهندسة الحدسية

إذا وضمنا أربعة مثلثات قائمة الزاوية متساوية في المربع ( ب ح و ق )ورتبناها على صور تبن مختلفتين، أ مكننا أن نثبت بالمشاهدة الحسية أن المربع (ك) المرسوم على الوثر مساور لمجموع المربعين (ل) و (م) المرسومين على الضادين القائمين •

الحمرس المفسى - وهناك واسطة أخرى للحدس التنجر ببي ، وهي الوجدان أو الشعور ( Conscience ) الذي نطلع به مباشرة على أحوالها الفسية ، ومعنى الوجدان هنا ليس الوجدان الأخلاقي أو الضمير ، بل هو الوجدان النفسي أو الشعور ، الذي يطلعنا على أحوالنا الداخلية من ذكر بات ، وعواطف ، ورغبات ، وإر ادات ، كما يطلعنا الحدس الحسي على الألوان و الأصوات والرو ائح ، فبالحدس النفسي نطلع على ذ اتنا ، وبالحدس الحري نطلع على العالم الخارجي ، الأول هو اساس علم النفس والثاني هو أساس العلوم المادية كلما وبطلق على المدس النفسي والحدس الحدس التجربي ( Intuition empirique ) لأنها صورتان أساسيتان للتجربة المباشرة ،

وقد إقال أن الحدس الحدي هو حالة خاصة من أحو ال الحدس النفسي ، وأن الانسان لا يماك إلا صورة أساسية واحدة من طوق التجربة المباشرة ، ألا وهي صورة الشعور ، وهذا القول صحيح ، لأن الانسان لا يطلع على العالم الخارجي ، إلا عن طوبق الصور التي توسيها الأشياء الخارجية في نفسه ، فادراكه للعالم الخارجي هو إذن إد راك غير مباشر ،أما إدراكه لارتسام صور هذا العالم في نفسه فهو إدر اك مباشر .

الحمرس العقلي او مرس البعراهم ٠٠ لا يطلمناالحدس عَلَى الأمور الحسية والنفسية فقط بل يطلعنا أيضًا عَلَى الأوليات العقلية والبديهيات الرياضية ، ويسمى هذا الاطلاع العقلي المباشر حدسًا عقليًا ، ولنذكر الآن بعض الأمثلة :

ا) فهن الأورالتي نطلع عليها بالحدس العقلي المعاني الرياه: النه الأورالتي نطلع عليها بالحدس العقلي المعاني الرياه: الأوكمين الخطالستة يم mathematiques كمنى النقطة التي لاعرض ولا عمق له واكن طوله غير متناه ، أو كمنى المضلع المنظم الذي عدد أضلاعه عشرة آلاف مثلاً ، أو كمنى اللانهابة في الزمان والمكان والعدد ، أو غير ذلك من المعاني التي نعقلها مجردة واضحة ، ولا نحتاج في فهمنا لها إلى تمثيل حسى .

فالبرهان على لانهابة المدد إنها هو اطلاع حدسي على أن كل عدد مها بكن كبيراً، محدود بالنسبة إلى عدد آخر بعده •

٢) ومن الأمور التي نطلع عليها بالحدس العقلي أيضًا البريه بات الرباضة والأوابات

العقلية كقولنا مثلاً لا بكون الشيُّ موجو داً ومعدوماً ممَّا في وقت واحد ، والكل أعظم من الجزء ، والكميتان المساوبتان الحكمية ثالثة متساوبنان ، إن هذه القضايا تظهر لذا بعربهة بنفسها ولا نحتاج في تفهمها إلى برهان

") - ومن الأور التي نطلع عليها بالحدس العقلي أيضًا الرابطة التركبية التي تجمع حدود البرهان بعضها إلى بعض و فاذا برهنا على مسألة رباضية مثلاً وانتقانا من عملية إلى أخرى بصورة تدريجية و ثم ألقينا في النتيجة نظرة كلية عامة على مجموع البرهان و فأدركنا ارتباط النتيجة بالمبدأ و اطلعنا على اتصال الأجزاء بعضها ببعض وأحطنا علماً بمحموع البرهان من حيث هو كل غير منقسم و وفهمناه مباشرة بفعل ذمني تركيبي وتصل الحلقات بظهر فيه الرابط المنطقي بأجلى مظاهره و فنقبض به على روح الاستدلال و وندرك وحدته المنظمة و

وقد بقال أن الحدس العقلي هو حالة خاصة من حالات الحدس النفسي، وأنه يوجع في جميع نواحيه إلى نُحِرِبِرُ فَهُمُمِمُ تَحدد انا ماهو بمكن من انماط التفكير، وما هو غير بمكن ولكن لو لم بكن لهذا الحدس إلا صفة واحدة خاصة وهي انصافه بالعمر ورفالمنطقة ملك للكفي بذلك دلبلاً على ضرورة تمبيزه من الحدس النفسي العادي .

الحمرس الكشفى او حمرس الاختراع - وهذاك نوع ثالث للحدس يسمى الحدس الكشفى ، وهو عظيم الأثر في التفكير ، لأنه يساعدنا على الحرر ويسمح لذا بالتقدم على المتحربة والاستدلال وندرك النتيجة قبل الوصول إليها بالبرهان ، وقد ببحث المر عن حل مسألة من المسائل العملية أو النظرية زمانًا طويلاً ، فلا يصل فيها إلى نتيجة ، ثم يجد بعد هذا الجهد الطوبل أن الحل قد ظهر له بوحي مفاجئ أو شعور خاص ، كأنه بوق بومض إليه ، أو نوع من المشاهدة التي نبياج فيها الامبر انبلاجاً ، لا على سبيل الإدراك النظري المستخرج من المقابيس و تقديم المقدمات وانتاج المتائج ، وتاريخ العلوم مفعم بالأمثلة التي تدل على أثر هذا الحدس في الاختراع العلمي والفني ، فقد الكشفت الحقيقة بالأمثلة التي تدل على أثر هذا الحدس في الاختراع العلمي والفني ، فقد الكشفت الحقيقة لارخميدس الكشاف حتى خرج من الحام صائحاً وجدتها وجدتها وجدتها و ودليل ، والسكال) في مثل هذه الحالة ان الحجمول بدرك إدراكاً ، لا ببرهان ونظم و دليل ،

وقال ( هنري بوانكاره): أن هذا الحدس ، أد هذا الشهور اللنظام الرياضي بكشف أنتا عن الفسب والهلا قات الخفية (١) ، وقال ( ادوار لو روا) ، ان الحدس بكشف لنا عن الاهور التي لم نتوصل إليها بعد بالأحكام البرهانية ، ولم نتمكن من المتعبير عنها بدسانير واضحة ، بل ندر كها قبل الوصول إليها ، كا نحس في بعض الأحيان بالأمور قبلوة وعها فالحدس هو إذن فعل تركيبي مبدع في بنقدم فيه الكل على الأجزاء ، وندرك الغابة والوسائط المؤدبة إليها بنظرة وا-دة مقتضبة ، أو كا قال ( باسكال ) بلمحة واحدة لا بأقيدة وأحكام برهانية ،

وكما أن للحدس الكشفي أثراً في العلوم الرياضية ، فكذلك له أثر في العلوم التجربينة والعطبية المرض قبل أن بدرس علائمه ، والقاضي البارع بدرك حقيقة الجرم قبل أن يجمع د لائله .

وعَمد بِكُونِ الحِمدِسِ الكَشْفِي عَقَايَا كَمَا فِي الرياضِياتَ ، وقد بِكُونِ تَجربِبِياً كَمَا سِفَ العلوم الطبيعية ،

ع - الحمرسي الفلسفي - والدرع بعض العلاسفة كأفلاطون و (دبكارت) و (برغسون) أن هذاك حدماً فلسفياً فطلع به على الحقائق المطلقة ، ولعله شبيه بحدس المتصوفين الذين يزعمون أنهم بدر كون بعض الحقائق إدراكاً بقينياً شبيها بأدراكنا الأشباء المحسوسة ، وقد أشار الفزالي إلى هذا الحدس بقوله أن أصحابه يرتقون من مشاهدة الصوروالأث لو وقد أشار الفزالي إلى هذا الحدس بقوله أن أصحابه يرتقون من مشاهدة الصوروالأث لو يلى درجات يضيق عنها نطاق المطق ، وقال ابن سينا أن المخطوف يصير وألوفا ، والوويض شهاباً بينا ، ولوكان هذا الحدس في وقال الانسان لادرك العالم كله في وحدته واختلافه ولكن أنى للانسان أن بلغ هذه الدرجة الالهية من الموفة المباشرة ، وهو لايستطبع ولكن أنى للانسان أن بلغ هذه الدرجة الالهية من الموفة المباشرة ، وهو لايستطبع أن يطلع على حقيقة نفسه ، فهل هو عقل محض ، حاضر في كل شي ، أم هو قادر على معرفة ماهو و ما كان ، وما سيكون في إن الانسان لا بدرك الحقائق الأبدبه المطلقة ، وإذا عنت ماهو و ما كان ، وما سيكون في إن الانسان لا بدرك الحقائق الأبدبه المطلقة ، وإذا عنت اله سنحات حد سية ، قلا يكن أن تكون إلا و تقطعة ،

ب معامة الممرفة الحرسبة - السعرفة الحدسية عنات مختلفة .

Henri Poincaré, Science et méthode, P. 47 - (1)

ا - فهل معرفه محفورة لأنها ألظهر الدنسان بنفسها ، فيجدها حالضرة في ذهنه ويخيل
 إليه أنه قد أوهبها من غير جهد ، حق لقد بنعذر عليه تبديل نظامها أو تغيير طبيعتها .

٢ - وهي معرفة مباشرة ؟ لأننا نقبلها من غير أن نربطها بغيرها من معارفنا السابقة ؟
 فتفرض نفسها علينا ؟ ونصدق بها راغمين ؟ وقد نتجير من انبلاج هذه المعرفة فلا ندري
 كيف تم لنا الحصول عليها ؟ إلا أننا لانستطيع أن نج مدها .

ب - المعرفة الاستدلالية: الاستقراء والاستنتاج اللاستنتاج والاستنتاج والاستناء والاستنتاج والاستناء والاستنتاج والاستناء والاستنتاج والاستناء والاستنتاج والاستناء والاستنتاج والاستناء والالام والاستناء والاستنتاج والاستناء والاستاء والاستناء والاستناء و

#### ١- الاستقراء

الاسمة را ﴿(Inductio) هُو انتقال الفكر من الحكم عَلَى أفراد كلي أوعَلَى بعض أفراده ﴾ إلى الحكم عَلَى الكلي المشتمل عَلَى هذه الافراد ، كما نحكم بأن كل كوكب يبيار بدور حول الشمس بعد مشاهدة بعض حركات الكواكب السيارة .

وبنقسم الاستقراء إلى تاه (.صوري ) ، ونلفص ( موسع ) .

الاستنزا النام أو الصوري ت الاستقرا النام هو الاستقرا الذي تنصفح فيه جميع أفراد الذي تنصفح فيه جميع أفراد الشي المبحرث عنه عاو هو الحسم على كلي بما حكمنا به على جميع أفراده وقد سمي هذا الاستقرا و بالارسطاط البسي أيضًا نسبة إلى (آرسطو) لأن الممام الأول قد أشار إليه في خناب التعطيل الأول (١) ولنذكر الآن مثلاً على ذلك:

إذا تصفحنا جميع الحكوا كب السيارة كمطارد ، والزهرة ، والأرض ، والمريخ ، والماشيخ ، والمريخ ، والمريخ ، والمستري ، وزخل ، ولمورانوس ، ونبتون ، فوجدناها كلها ندور حول الشمس وترسم في ووالنها أشكالاً أهليلجية ، ولم بكن هناك كو كب سيار آخر ، فقلنا كل الكواكب السيارة تدور حول الشمس وترسم في دورانها أشكالاً أهليلجية ( قانون كبلر ) كان فاك احتقراء تامًا علان الحكم واقع فيه على جميع الكواكب السيارة ،

Aristote, Pr. Anal. II ,25, 68 f -(,1)

وهذا القانون ليس استدلالاً بالمهنى المنطقي الصحيح ، بل هو دستور مختصر جامع لننائج ملاحظانها ومشاهداته ، ولذلك سمي هذا الاستقراء صوريًا بمهنى أنه لا بكسبنا علماً جدبداً زائداً على ملاحظاته ، بل باخصها ويجمعها كلها في حكم واحد بنطبق عليها كلها ، فاذا كانت الأفراد س ، ح ، ك ، من الله ، مثلاً ، وكان كل واحد منها متصفًا بصفة مثل (سي) ، أمكننا أن نطلق هذه الصفة على المجموع من حيث هو مجموع ف قول:

س ب ح س + 5 س + 0 س + 0 س = س ( ب + 2 + 5 + 0 + 6 )

وهذا بدل على أن للاستقراء الصوري وظيفة علمية ، فلا تسقطيع أن تحكم بأن جميع

الكواكب السيارة تدورحول الشمس وترسم في دورانها أشكالا الهالمجية إلا إذا عددت

الكواكب السيارة كوكبا كوكبا ، وتحققت من صحة هذا الحكم بالنسبة إلى كل واحد

منها • ولا تحكم بأن جميع الممادن تنقل الحرارة والكهر بائية إلا إذا شاهدت ذلك في كل

معدن من المعادن فالحكم في النتيجة مختصر ، إلا أنه جامع لجميع المعادن ، وهو أوسع من

كل حكم جزئي داخل فيه ، بل هو أوسع من المقدمات كلها ، لأ نه صادق على المجموع من

حبث هو مجموع .

الاستقراء الناقص أو الموسع - إن الاستقراء الموسع هو في نظر (استورات ميل) الاستقراء العامي الصحبح على معلوم إلى الاستقراء العامي الصحبح ، لأنه بكسبنا عاماً جدبداً ، وبنقانا من الحكم على معلوم إلى الحكم على مجهول .

ولهذا الاستقراء نوعان : العامي العملي ، والعلمي المنظم .

أما الاستقراء العامي العملي فهو الاستقراء الذي نقوم به في حياتنا العملية ، فنوسع نتائج ملاحظاننا و مشاهداتنا ، كالطفل الذي يجرق اصبعه في النار ، فيحكم على النار بأنها محرقة ، وكحكمنا على رجل بأنه سيء الأخلاق ، لنقص جزئي بسيط في بعض أفعاله ، وكحكمنا على جهاعة بأنها صالحة ، لمملاح بعض أفرادها ، والحياة تكسب الانسان تجربة عملية مبنية على هذا الاستقراء ، حتى لقد قال (كاود برنار) (١٠) : « هناك علم أو تجربة عملية ، بكتسبها الانسان من بمارسة كل شيء وهذه المعرفة مصحوبة باستدلال تجرببي مبهم ، بطبقه الانسان من غير أن يشهر به » ،

وأما الاعتقراء الملُّحي المتظم عقهو الدَّيْج يستير عليه المله في استخراج اللَّهُوانين العامة من المشاهدات والملاحظات الجزئية ، قال ( كاود برنار ) : « قد تكتسب التيخز بأبا المتدالال عملي لاشموري، ولكن العلماء قد قلبوا هذا العمل الفكري الغامض إلى طربقة واضحة معقولة ، توصلهم بصورة جلبة إلى مطاابهم ، ثلاث هي الطربقة النجرببية المنبعة في العلم » • انها اننقال من الحكم عَلَى حقائق مشاهدة إلى الحكم عَلَى حقائق غير مشاهدة، وفيها تُعميم حقيقٍ ، أي انتقال من الحكم عَلَى بعض أفراد الشيء إلى الحكم عَلَى جميع أفراده • كالحكم بأن كل غائر بتناسب مجمع مع الضغط ثناسباء كسياً بعد اختبار دلك على عند فليل من الفارّات، ومثل الحكم بأن زاوبة الورود على الرابا المسطحة مساوبة لرّاوبة الانفكاس، بعد مشاهدة ذلك عَلَى بعض المرايا المسطحة ، فتحن قد شاهدنا إذن بعض الحوادث ، ثم انتقالنا من هذه الشاهدات الجزئية إلى قضية عامة 6 هي القانون العلمي ؟ فالاستقرام الوسع هو إذن انتقال من الحوادث الجزئية إلى القانون العام • وقد يكون هذا الانتقال سهلاً ، وقد بكنون صعبًا \* ثبيخطيُّ الانسان في أحكامه العامة المبنية على الاستقراء الناقص \* إلا أننا سنذكر في الغصل الخامس من هذا الكتاب بمض القو أعد التي تَجْمل مراحل الاستقراء من ملاحظات وفرضيات وتجارب خالية من الخطأ • وقد سميها هذا الاستقراء الناقص استقراء موسمًا ، لأن الفكر لابنقيد فيه بالحدود المقررة ، فيوسع نطاق التجربة والملاحظة وبنتقل من المحدود إلى غير المحدود. فاذا كانت الحوادثالمشاهدة ب ، ح ، 5 ، و ، ه ، مثلًا و كانت الصنة الماتركة بينها (س) ، أمكنك في الاستقراء الموسع أن تعم حكمك وتطلقه عَلَى الحُوادث التي لم تشاهدها بعد فتقول:

ر س + ع س + ك س + و س + ٠٠٠ @ س = س ( ب + م + 5 + و + ٠٠٠ @) وعذا بدل على أن زمائج الاستغراد الفاقص البلنت دائماً بعبنية .

وقد الرئ القول. أن الاستقراء هو انتقال من بعض الحوادث المشاهدة إلى قضية عامة بسيطة أي والى فالمؤرن و وسواله أكانت هذه الشاهدة عالمية أم تجربيية ، منتظمة أم غار منتظمة ، فإن الاستقراء يربع أن بنقلنا من الحسكم على معلوم إلى الحسكم على مجنول و وفي الاستقراء المسوري، بكون الهانون دستوراً مختصراً جاماً لجيح . شاهداتنا الجزئية ، ومعارفتا الاستقراء المسوري، بكون الهانون دستوراً مختصراً جاماً لجيح . شاهداتنا الجزئية ، ومعارفتا

٧٠ المنطق

المكتسبة ، أما في الاستقراء الموسع فيكون القانون عاماً أي منطبقاً علَى مالا حظناه وما لم نلاحظه من الحوادث .

## ٢ - الاستنتاج

والامنينة اج Déduction بكون على نوعين : صوري وإنشائي .

أما الاستناج الصوري فهو الاستدلال الذي نكامنا عنه في المنطق الصوري وعرفناه بقو لنا: هو استنتاج صدق أو كذب قضية واحدة أو عدة قضايا أخرى ، فالصفات العامة للاستنتاج الصوري هي إذن :

- أ لزوم النتيجة عن المقدمات اضطراراً •
- ٢ ليس في النتيجة علم جدبد زائد على المقدمات ٠
- ٣ لا نصدق الندَيجة ولا تكذب إلا على افتراض صدق أو كذب المقدمات ، وبعبر المناطقة عن هذه الصفة الأخيرة بقولهم ان الاستنتاج الصوري هو استنتاج شرطي •

وأما الاستناج الانشائي (Déduction constructive) الهو شالير هان الرياضي الذي المزم النتيجة فيه عن المبادئ اضطراراً والمبادئ الرياضية هي النهر بفات والموضوعات والبديهيات و فاذا وضعت هذه المبادئ لزم عنها قضايا وأحكام أخرى غيرها والارتباط بين المبادئ والنتائج ليس صوريا كما في القياس وبل هو إنشائي بمنى أنه بكسبنا علما جدبداً زائداً على المقدمات وبنقل الفكر من المعلوم إلى المجهول والنتائج ليست إذن داخلة سيف المقدمات وبنقل الفكر من المعلوم إلى المجهول ومضافة إليها وإن مساواة مجموع زوايا المثلث لزاوبتين قائمتين ليست قضية داخلة في القضية المندسية المتقدمة عليها في كتاب الهندسة و أدركت روابطها المنطقية خيل إليك أنك أمام بفاء محكم الطبقات وبنشئ العقل حلقاته المجدبدة بالاستناد إلى العبقات وقد سمي إنشاء المؤرخ حادثة من حوادث الناريخ بالاستناد إلى العناصر المأخوذة عن الوثائق والا ثار و و المبات القاضي مسؤولية المجرم بالاستناد إلى أجوبة الاستنطاق

وشرائط الوقائع • فالصفات العامة للاستنتاج الانشائي هي إذن:

اً - لزوم النتيجة عن المبادئ اضطراراً •

إن الارتباط بين النتيجة والمبادئ ليس صوريا، وبمبرون عن هذه الصفة بقولهم
 ان الاستنتاج الانشائي بكسبنا علماً جديداً زائداً على المبادئ .

بنتج مما تقدم أن الاستنتاج بنقل الفكر من المبادئ إلى النتائج ، فالعقل يسير على طربقة الاستقراء عندما ببحث عن الأشياء المجهولة ، فيستند إلى المشاهدات والأمثلة وبنتقل منها إلى قانون عام ، ويساك طربق الاستنتاج عندما بكون عالماً بالمبادئ فيستند إليها ، وبهبط منها نازلاً إلى النتائج ،

علا فنه الاستقر البالاستناج · - لاغنى للاستنتاج عن الاستقراء ، ولا غنى للاستقراء عن الاستقراء عن الاستقراء عن الاستنتاج بل العقل لابقوم بأحدهما دون الآخر ·

فالاستنتاج بمتمد أولاً على الاستقراء لأنه بستند إلى مقدمات كلية وطربق الوصول إلى هذه المقدمات الكلية إنما هو الاستقراء والاستقراء من هذه الناحية متقدم على الاستنتاج ولكن الاستقراء من ناحية أخرى بعثمد على الاستنتاج ولكن الاستقراء من ناحية أخرى بعثمد على الاستنتاج ولأنه لابكني أن نتصفح بعض الجزئيات للوصول منها إلى حكم عام وبل لابد من صدق هذا الحكم العام وطربق التحقق من صدقه أن تطبقه على حالات جزئية جديدة وفني الاستقراء إذن مرحلة لاغنى عنها وهي مرحلة تحقيق الفرضيات التي تستند إلى الاستنتاج (۱)

مفات المعرفة الاستدلالية ٠ - للمعرفة الاستدلالية صفات مختلفة ٠

١ - فهي أولا معرفة غبر مباشرة لأن الاستدلال لا بقتصر على الحكم بشي على آخو ؟ بل بربط هذا الحكم بفيره من الأحكام ، فالصور والمهاني تتكون في النفس تحت تأثير الأشياء الخارجية ؟ فير بطها الفكر بعضها ببعض ، ويحاول التوفيق بينها ، ومعنى قولنا : ان هذه المعرفة غير مباشرة ؟ ان الفكر يحتاج في ربط هذه المعاني بعضها ببعض إلى واسطة تجمع شتبت المعاني وتنظم عقدها وتجعل بعضها ناتجاً عن الآخر .

<sup>(</sup>١) أبو العلا عفيفي 6 المنطق التوجيمي ، القاهرة ١٩٣٨ ، ص — ١٢١

٢ - والمعرفة الاستدلالية في معرفة تأملية ولأن الفكولا بطمئن إليها إلا إذا ارجع المجهول إلى المعلوم مباشرة وإذا عجز عن ذلك بحث عن رابط معقول يربط علمه الجديد بعلمه القديم والاستدلال هو طرح مسألة على بساط البحث ثم حلها وإذا استمصى حلها على المقل تحير من عجزه ولا يخرج من حيرته هذه إلا إذا استخدم جميع معارفه و ونبه أفكاره وأبقظها من نومها عثم تأملها و

عبر قم الحرس بالاستدلال · - لا غني الحدس عن الاستدلال ، و لا غني اللاستدلال عن الحدس ، بل إِن كلاً منها منه للآخر ·

١ - فالحدس بتقدم على الاستدلال و بهي أسبابه ، فنلمح حقيقة الشي قبل أن نبرهن عليها ، وقل قبل : بالحدس بكبون الكشف وبالاستدلال بكون البرهان ،

٧- والحدس ركن من أركان الإستيدلال؛ لأن الاستناج والاستقراء بنتهيان إليه فيهو نقطة الابندا في الاستقراء ؛ لأن الاستقراء بنقل الفكر من الجوادب إلى المقوانين ولا بدرك الجوادب إلا إذا رجع إلى الجدس التجربي ، وكما أن الحدس التجربي هو أساس الاستقراء ، فكذلك الجدس العقلي هو أساس الاستنتاج ولا يحكن استنتاج النتائج من المقدمات إلا بالاستقراء ، فكذلك الجدس العقلي هو أساس الاستنتاج النائج من المقدمات إلا بالاستناد إلى الأوليات المقلمة ، والجدس المقلي هو أساس الا رتباط المنطق بين حدود البرهان، وهو الذي بطلعنا على البديهات العقلمة ، ولولا هذه البديهات التي مربط حلقات البرهان لكان الاستندلال غير ببنتج ،

٣- والحدس العقلي بتوج الاستدلال وبكُّله ، لأنه بلتي نظرة تركيبية عامة على جميع حدود البرهان فيترك الانتقال التدريجي من حد إلى آخر ، ويجمع البرهان كله في نظرة حدسية واحدة مجردة عن الزمان .

إلى الاستدلال ، حتى لقد قال (كانت) : الحدس بدون المفهوم أعمى ، والمفهوم المجموع والمفهوم بدون المفهوم أعمى ، والمفهوم بدون المفهوم أعمى ، والمفهوم بدون الحدس فارغ .

ومن العقول ماهو حديبي ، ومنها ماهو هندمي ، فيناك عقول تشتمل حدساً في إدراك كل المطالب أو أكثرها ، وهناك عقول لاحدس لها البتة ، وخير العقول ماكان جامعاً لها تين الصفتين .

# L'analyse et la synthèse التحليل والتركيب – ٣

لكل موضوع علمي صفات معقدة تقطلب الشرح والتفسير ولا سبيل للوصول إلى حقيقتها إلا بخطوات هادئة على بتفريقها إلى عناصر وأجزاه مختلفة وقسمي هذه الخطوات الحادثة المي بتفريقها إلى عناصر وأجزاه مختلفة وقسمي هذه الخطوات الحادثة اللهي تنقل العقل من المركب إلى البسبط تحليلاً • فمن طلب حقيقة شي من غير واسطة التحليل ، كان كمن يجاول الوصول إلى قمة جرج عال من غير أن بصعد إليها بدرج (١) ولهنذ كر الآن بعض الأمثلة التي توضح لنا عمليتي التحليل والتركيب معاً:

ا - هبك بحثت الآن في موضوع مثل حركة آلة من الآلات فاذا أردت أن تدرس هذه الآلة و ألفيت عليها في أول الأمر نظرة عامة مركبة للاطلاع على مبدأ حركمتها ثم فحصت أجزاءها واحداً بعد الآخر و ثم تصورت أجزاءها مجموعة و لاحظت حركتها العامة و فالنظرة الاولى إلى هذه الآلة هي نظرة أركيبية غامضة و أما النظرة الأخيرة التي تقدمها التحليل فهي نظرة تركيبية و اضحة و

- ٧- ثم هبك عالجت الآن موضوعاً آخر وثيل مقوط جديم من الأجدام نحو مركز الأرض فاذا كانت الطربقة التي نربد أن نسير عليها في البحث هي طربقة المتحليل ٤ لاحظنا شيرائط الجسم الساقط وحللنا كل شرط من هذه الشروط على حدة كنوع الجسم وحجمه وبعده عن الأرض وارثفاعه عن سطح البحر ودرجة حرارة الجو ورطوبة الهواء وغير ذلك من الأمور، ثم قارنا بين هذه الشرائط المختلفة لنفرق بين المشترك وغير المشترك فيها فالعناصر المشتركة كالمسافة والزمان والثقالة هي عناصر بسيطة وهي التي بتألف منها قانون السقوط ؟ أما العناصر الأخرى فليس من شأنها أن تؤثر في الفانون وقد نستخدم طربقة التركيب أيضاً في إثبات قانون سقوط الأجسام وذلك باسقاط جسم من الأجسام داخل شرائط معينة في آلة (موران ) أو آلة (آتود) ؟ فنعلم بالنجر بة كيف بتناسب الزمان مع المسافة و نقحق من ذلك بتغيير كمية الزمان تارة وكية المسافة تارة أخرى > ومن هدا المشال بتضح لنا أن طربقة التحليل التجوببي هي استقرائية ، وأن طربقة التركيب هي المشافة ون عربة كيف التركيب فياسية .

<sup>( 4)</sup> هذا التشبيه مقيس من ( ديكارت ) ٠

٣ - هبنا أردنا الآن حل مسألة من مسائل الهندسة ، فني هذه الحالة نعزل أجزا المسألة بعضها عن بعض ثم نبحث عن خواص هذه الأجزا النصل منها إلى خواص الشكل كله ، ولكننا قد نستخدم بدلا من طربقة التحليل هذه ، طربقة التركيب و هي أكثر استعالا من طربقة التحليل في نوضيح القضايا الهندسية ، لأنك تبدأ فيها بالمعاني الهندسية البسيطة مثل النقطة و الخط المستقيم والزاوبة ، ثم تنتقل منها بالندربيج إلى أمور أكثر تعقيداً حتى تصل إلى القضايا الهندسية المركبة .

ومن هذه الأمثلة بنبين لنا أنه لابدللباحث عن الحقيقة من اتباع هذين الطربقين عند تفهم المسائل ، فهو بلتي في أول الأمر على الموضوع نظرة تركيبية مبهمة ، ثم بفرق هذا الشي إلى عناصره و أجزائه ويسمى عمله هذا تحليلاً ، ثم انه بعد ذلك يجمع هذه العناصر و بكون الكل نفسه منها ويسمى عمله هذا تركيباً ، فاذا القي الآن بعدهذا التركيب الأخير نظرة مجملة على الموضوع ، كانت نظرته الأخيرة واضحة ، فالحدس الفامض بنقلب إذن إلى مفهوم واضح بعمليتي التحليل والتركيب، وقد قيل ان التحليل بنقل الفكر من المركب إلى البسيط ، ومن الفامض إلى الواضح ، ومن المجهول إلى المعلوم ،

اثبات فراك بمسلمات علم النفس · - لقد تبين لنا في علم النفس أن كل حكم من الأحكام انما هو تحليل وتركيب معا · - والحكم هو عملية العقل الأساسية ، وجميع القضايا العلمية تنحل إلى أحكام - · هبك حكمت بان الثلج أبيض · إن التحليل مسبوق هنا بشعور وبهم غامض يختلط فيه العارف بالمعروف · ولكتك إذا عمقت احساسك بالثلج ، حلمت شعو رك به إلى صفات ثابتة ، وصفات متغيرة ، ثم ألفت من ذلك موضوع ومحمو لآ ، وانتهبت منها إلى حكم واضح · فالحكم هو تحليل بين تركيبين ·

أنات داك محسلمات تاريخ العاموم - وفي تاريخ العلوم أدلة على أن العلم في أوائله بلمه بحل المسائل الكبرى حلاً سربهاً ، من غير أن تكون حلوله مبنية على تحليل كاف كا فعل علماء البونان في بحثهم عن الهيولي والعناصر الأربعة ، ولكن العلم لابةف عند هذه النظرة العامة الأولى ، بل بنتقل منها إلى مرحلة التحليل، وهي مرحلة الملاحظة والتجر ببالتي بقتصر العلماء فيها على موضوع و احد داخل في اختصاصهم ، فالرياضي و الفلكي والفيزبائي، والكيماوي و عالم الحياة والنفس والاجتماع ، يحددون في هذه المرحلة دائرة بحثهم ، وبنصرف

كل منهم إلى موضوع خاص أو إلى ناحية خاصة من موضوع خاص ، فلا ببحث الفيزيائي مثلاً إلا في الحرارة أو الصوت أو الضوء أو الكهرباء ، أو يجزي بجنه أكثر من ذلك فلا ببحث إلا في انعكاس النور أو انكساره أو استقطابه ، ثم بنتقل العلم بعد مرحلة التحليل هذه الى مرحلة التركيب، فيجمع كل القوانين العلمية المعلومة حول مسألة واحدة ، وبؤلف منها نظربة أو فرضية كبرى ، فالعلم هو إذن تحليل بين تركيبين .

تعريف المحليل و التركيب · - بنتج بما تقدم أن المعرفة هي تحليل بين تركيبين ' فالتركيب الأول غامض مبهم ' والتركيب الثاني واضح بين ' والتحليل هو الطربقة التي بفرق بها العقل موضوعًا من موضوعات العلوم إلى اجزائه ، أما التركيب فهو تأليف أجزاء هذا الموضوع وجمعها في كل واحد ·

السخليل الحقيقى والسخليل الخيالى ٠٠ قد بكون تحليل الشي أو تركيبه عملاً ذهنياً فقطوقد بكون واقعياً وفاذا كان ذهنياً سمي التحليل أو التركيب فيالبا ( Idéale ) وإذا كان واقعياً مهى التحليل أو التركيب حقيقياً ( Réelle ) ٠

إِن تحليل جسم من الأجسام تحليلاً كيميائياً هو تعليل حقيقي ، لأنه بعزل أجزاء الجسم بعضها عن بعض في الواقع، أما تحليل بطل من أبطال الروايات وو صف عواطنه وسجاياه فهو تحليل خيالي، لأنه بعزل أجزاء الموضوع بعضها عن بعض بصورة ذهنية فقط.

والنحليل الحقيقي شرط ضروري للتحليل الحيالي ؟ فاذا لم نعزل أجزاء الشيء في الواقع ، لم تستطع أن تعزلها في الذهن • ولولا تحليل الماء سيف الواقع إلى الأوكسيجين والهيدروجين لبقي هذا الجسم في أذهان العلماء عنصراً بسيطاً لاجزء له •

ومما يجب التنبيه إليه في هذا الباب أن التحليل الحقبتي مختلف عن التحليل المادي ومما يجب التنبيه إليه في هذا الباب أن التحليل النفسي الذي يستخدمه العلماء لتحليل أحوال النفس إلى أجزائها تحليلاً حقيقياً لا تحليلاً ماديًا • وقد يظن أن التحليل النفسي هو تحليل خيالي كتحليل الادباء لا بطال الروايات • أو لميزة شاعر من الشعراء • أو كتحليل (كوندياك) لمشاعر تمثاله • والحق عن ذلك بعيد • لأن علما • النفس يستخدمون البوم طرقا علمية مختلفة تحليلاً بعض الوظائف النفسية إلى أجزائها المختلفة تحليلاً حقيقياً

فالقحليل الحقيق هو إذن عزل صفات الشيء أو خواصه أو أجزائه بمضها عن بعض سيف الواقع سواء أكان هذا الامر مادياً أم نفسياً • فهو إذن مختلف عن التحليل المادي • فكل تحليل مادي هو إذن حقيق و ليس كل تحليل مادي •

ويما يجب التنبيه إليه أيضا أن التحليل مختلف عن الققسيم و فالتحليل الكياوي و فلا هو عزل العناصر المقومة للجسم بعضها عن بعض و أما التقسيم فهو تقطيع الجسم أو تغويظه إلى أقسام صغيرة غير معينة و تحليل الآلة هو تفكيك أعضائها الأساسية بعضها عن يعض مع بيان وظيفة كل عضو منها و همله في الحركة العامة و أما تقسيم هذه الآلة فهو تقطيعها بدون قاعدة أو إرجاعها إلى أقسام غير معينة و وتحليل عصر من عضور التاريخ يرجع إلى البحث عن النزعات العامة و التيارات الكبرى والعوامل الرئيسية، والحوادث الهامة التي للبحث عن النزعات العامة والتيارات الكبرى والعوامل الرئيسية، والحوادث الهامة التي كونته وأما نقسيمه فهو ذكر حواد ثه عكى طربقة الرواة بحسب الثرتيب الزماقي والمكاني فقط و تحليل مهنى من المعاني العامة هو عزل العناصرة المقومة بعضها عن بعض كقولنا مثلاً: في تعربف الحيوان الفقري أنه حيوان متناظر الأعضاء و هيكل عظمي داخلي والضفادع والزواحف والأمماك والضفادع والزواحف و

بنتج بما تقدم أن التحليل هو عن ل عناصر الشيء بعضها عن بعض ، أما التقسيم فهو نفر بق هذا الشيء إلى أقسام غير معينة ، والفرق بين الطر بقتين ظاهر :

ان العناصر هي أبسط من الكل ، أما الأقسام فهي مركبة مثل الكل ، حق انها
 قد تكون في بعض الأحوال أكثر توكيباً .

٢ - ان التحليل بكشف لنا عن العداصر المقورة فيطلهما على طبيحة توكيب المعيين ونسبة أجزائه بعضها إلى بعض عاما: التقسيم فهو تفر بق الشيء إلى أقضام غير معينة > الما بحسب الزمان > واما بحسب المسمول ٠

٣٠ - ومن هذا بتضم لنا ان وظيفة التقسيم عملية ، وأن وظيفة التحليل علمية ، والتحليل، وحده بوضح لنا مفاهيم الأشياء، ويساعد على ارتقاء العلم .

و في كل تجليل شيء من التجريد بوصانا إلى معنى عام أو إلى قضية كلية ، فهو بهذا المعنى مساوق الملاسة تفواه ، لأ نه بقايس بين الأشياء ويساعد عَلَى إدراك وجوره الشبه بهنها

أما التركيب فيجمع عناصر الشيء المحلل وبدخاها تحت معنى عام، أو قانون كلي، وهو بهذا المعنى مساوق للاستنتاج.

# آ - أنواع التحليل والتركيب

تختلف أنواع النحليل والتركيب بحسب الشي والذي ننظر فيه • فاذا كان الأمر الحلل تجرببيا كان النحليل عقاياً • وإذا كان عقلياً كان التحليل عقاياً •

أنواع التحليل بنقسم التحليل إذن إلى تجرببي (Experimentale) ، وعقلي (Experimentale) ، وعقلي (Rationnelle) فالتحليل التجرببي هو تحليل مجموعة من الامور التجرببية الشخصة ، وعزل عناصرها بعضها عن بعض ، والتحليل العقلي هو تحليل قضية مجودة ، كالقضايا الرياضية مثلاً ، إلى عناصرها المقورة .

الأشياء ووصفها وتصنيفها وتعربفها شيء من المتحليل كالأن الملاحظة تقتضي عزل صفات الأشياء ووصفها وتصنيفها وتعربفها شيء من المتحليل كالأن الملاحظة تقتضي عزل صفات الشيء بعضها عن بعض واصطفاءها وتمييزها والوصف الايحيط بجميع صفات الشيء بل يجتزئ منها بعضها وبهمل بعضها الآخر عوالتصنيف والتعربف الابتان إلا بتجربد مفاهيم الأشياء من اللواحق الجزئية المتغيرة عوا كمل مثال التحليل التجرببي الاستقراء الأنسه بكشف عن العناصر القومة الحوادث عويظهر لنا مابينها من العلاقات البسيطة و

فالتحليل التجرببي في علم الفيزياء بكشف عن القوى المكونة للحوادث ، فأذا حللت حادثة إطلاق القنبلة مثلاً بحثت عن العوامل المؤثرة فيها كالسرعة الابتدائية والثقالة ومقاومة الهواء وغيرها، فتهمل اللواحق التي لا تأثير لها في تلك الحادثة، وتنتقل بالتحليل شيئًا فشيئًا من الحادث الحام، إلى الحادث العلمي .

أما في الكيمياء فقد ببحث العالم عن خواص الأجسام ويسمى تجليله تجليلاً كيفياً ، وقد ببحث عن مقادير المناصر ونسبتها بعضها إلى بعض فيعلم في تجليل الماء مثلاً أن نسبة الأوكسيجين إلى الهيدروجين هي نسبة ثمانية أجزاء إلى جزء واحدوزناً • ويسمى تجليله الأوكسيجين إلى الهيدروجين هي نسبة ثمانية أجزاء إلى جزء واحدوزناً • ويسمى تجليله المراحين هي نسبة ثمانية أجزاء إلى جزء واحدوزناً • ويسمى تجليله المراحين هي نسبة ثمانية أجزاء إلى جزء واحدوزناً • ويسمى المراحين هي نسبة ثمانية أجزاء إلى جزء واحدوزناً • ويسمى المراحين هي نسبة ثمانية أجزاء إلى جزء واحدوزناً • ويسمى المراحين هي نسبة ثمانية أجزاء إلى جزء واحدوزناً • ويسمى المراحين هي نسبة ثمانية أبداً • إلى جزء واحدوزناً • ويسمى المراحين هي نسبة ثمانية أبداً • إلى جزء واحدوزناً • ويسمى المراحين هي نسبة ثمانية أبداً • إلى جزء واحدوزناً • ويسمى المراحين هي نسبة ثمانية أبداً • إلى جزء واحدوزناً • ويسمى المراحين هي نسبة ثمانية أبداً • إلى جزء واحدوزناً • ويسمى المراحية والمراحية والمراح

هذا تجلهلاً كميًا ؟ وأما في علوم الحياة نقد بكون التحليل كيميائيًا وقد بكون تشريحيًا ؟ وقد بكون فيزبولوجيًا تكشف به عن وظيفة كل عضو من الأعضاء ٠

٢ - التحليل العقلى ٠ - إذا كان الأمر المحال قضية من قضايا الهندسة مثلاً ، كان التحليل مقصوراً على ربط هذه القضية بقضية أو عدة قضايا أبسط منها ، فتكون القضية البسيطة مبدأً وتكون القضية المحللة نتيجة ، فالتحليل العقلي هو إذن صعود من النتائج إلى المبادئ ، وهو من هذه الناحية مساوق للاستنتاج ، إلا انه استنتاج معكوس ، لا استنتاج قيامي .

# أُنُو اع المركب ٠ - الله كيب نوعان تجرببي وعقلي ٠

التركيب المجريم و التجريبي و تأليف الحادثة الطبيعة من العناصر التي حصلنا عليها بالتحليل و هو جمع القوانين الطبيعية والمبادئ النزول منها إلى الحوادث الطبيعية وهدة حداً محتاج تعليل كل و المها إلى عدة قوانين و فلا يمكن تعيين الخط الذي توسمه قنبلة من القنابل و الابقوانين الثقالة و و مقاومة الحواء و والسرعة الابقدائية المتولدة من انفجار البارود و فاشتراك هذه القوانين المختلفة في تأليف الحادثة الواحدة هو لمركيب تجرببي – و هذا النوع من التركيب و بعين والميدروجين ركبت الما و فاذا أحدثت شرارة كهربائية في خليط من الاوكسيجين والميدروجين ركبت الما و وإذا جمت شرائط حادثة طبيعية ما كأمكنك أن نعيد تلك الحادثة في مختبر الفيزياء بأجهزة صناعية وفي العلوم التطبيقية و الصناعات أو أمكنك أن نعيد تلك الحادثة في مختبر الفيزياء بأجهزة صناعية وفي العلوم التطبيقية و الصناعات أو المة كثيرة تدل على أنه يمكن الوصول إلى الحقائق المشخصة وفي العلوم العلمية وتركيبها و

٢ - التركب العقلى ٠ - أما التركيب العقلي فهو نزول من المبادئ البسيطة إلى المنائج المركبة من غير أن تكون هذه النتائج مقيدة بقوالب التجربة وقدوصف لنا (دبكارت) هذا التركيب في قاعدته التالية ٤ - حيث قال : « يجب أن نخطو في البحث خطوات منظمة تكون كل خطوة منها بالنسبة إلى التي تليها بمثابة المبدأ من النتيجة ٤ مبتدئين بالبسيط وبالسهل وهاعدين منه بالتدريج إلى المركب » • ان هذا التركيب مساوق للاستنتاج الانشائيكا هو متحقق على الوجه الأكمل في العلوم الرياضية •

# ب - وظيفة الثحليل والتركيب

بنتج مما تقدم أن التحليل هو انتقال من المركب إلى البسيط ، وان التركيب هو انتقال من البسيط إلى المركب ، فتبدو لنا المعرفة في أول الأمر ، كأنها حدس مبهم غامض ، ولا تطلعنا التجربة المباشرة إلا على الحوادث ونتائجها فقط ، أما المبادئ والقوانين فهي ثمرة المتحليل ، لذلك قيل ان طربق التحليل ، هو طربق صاعد ، أو راجع إلى الوراء ، لأننا نصعد به من مسلمات التجربة إلى المبادى ، التي نربد أن نهرهن عليها ، أما التركيب في المتحليل طربقاً نازلاً ، أو متقدماً إلى الأمام ، لأننا ننتقل فيه من العناصر التي كشف عنها التحليل إلى مسلمات التجربة ، أو من الأوليات البسيطة إلى المسائل المعقدة ، وقد جمعنا وظائف التحليل والتركيب في القواعد الآتبة :

ا الفاعدة العامة ٠ - ان التحليل هو طربقة البحث والكشف أما التركيب فهو طربقة البحث والكشف أما التركيب فهو طربقة العرض والتعليم ٠ حتى لقد قال فلاسفة (البورروبال) (١) في منطقهم ان التحليل هو طربقة الاختراع (Méthode d'invention) وان التركيب هو طربقة التعليم (Méthode de doctrine) •

لاشك أن المتحليل هو أساس كل بحث تجرببي كما بينا سابقًا، ولكنه متبع أيضًا في العلوم العقلية ، فاذا بحثنا مثلاً عن برهان مسألة هند سية ، أو نظر بة رباضية كان التحليل خير معين لنا في الوصول إلى المطلوب ،

نعم إن اتباع طربة ت المتركب بمكن للبرهان على المسائل الهندسية ، ولكن التركيب كا قال الرباضي (دوهامل) (٢) لا ببين لنا السبب في تفضيل قضية من القضايا على غيرها ، وجملها مبدأ يستند إليه في الانتقال من المعلوم إلى المجهول ، فقد نتخذ إحدى القضايا البسيطة مبدأ ، و نستند إليها في الاستنتاج فلا نصل إلى المطلوب ، ثم نجرب غيرها من القضايا وهكذا نتردد في معرفة الطربق الذي يجب انباعه ، فخير لنا إذن أن نتبع طربقة التحليل في الكشف عن البوهان ،

Logique, Liv. IV. ch. II. (1)

<sup>(</sup>Methode dans les sciences de raisonnement, I. ch. IV) دوهامل - Duhamel - اجم كتابه (۳)

وكما نتبع طربقة المحلمِل في البحث والكشف ، فكذلك نتبع طربقة التركب في تعليم الآخرين مانعلمه من الحقائق ، فلا نتردد في انتخاب القضمة التي يجب الاستناد إليها ولا في معرفة القضابا التي يجب استنتاجها منها بالتدريج للوصول إلى الغابة .

٢ - و لكن وظيفة التحليل قد تكون في بعض الأحيان على عكس ماذكره فلاسفة
 ( البور روبال ) ، فيكون التركيب طربقة كشف والتحليل طربقة تعليم .

آ · - فني العلوم التجرببية والصناعية قد بكون التركيب وحده منتجاً ، فيؤدي تطبيق النظر بات إلى الكشف عن حو ادث جدبدة ، أو إلى اختراع الأجهزة والآلات ،

ب ٠ - وعكس ذلك صحيح أيضاً • فالتركيب ليس أصلح طربقة للعرض والتعليم ، لأنه كما قلنا لابيين لنا السبب في انتخاب نقطة الابتداء ، فيسير المنعلم على العمياء و لابدري لماذا فضلنا هذا الطربق على ذاك ؟ فهل بقربه هذا الطربق من المطلوب ، أم ببعده عنه ، لماذا فضلنا هذا الطربق على عكس ذلك تماما ، في ذلك مهراً لا نستطيع إدراكه (دوهامل) • أما التحليل فهو على عكس ذلك تماما ، لأنه يضع المذالم في موضع المفكر الباحث ، الذي يوبد أن بكشف عن الحقيقة بنفسه ، وقد ببين علما التمربية أن خير طربقة لذمايم الأحداث في في نعو يدهم البحث والكشف والايجاد ، لا في عرض الحقائق المعلومة عرضاً ، وفرضها عليهم فرضاً ، هكذا كان الرباضي والايجاد ، لا في عرض الحقائق المعلومة عرضاً ، وفرضها عليهم فرضاً ، هكذا كان الرباضي (مونج ) وكان لا يتبع في دروسه الطربق الذي رسمه لنفسه في مكتبه الهادى ، كان يستسلم لا لمان المناجئ ، وكنا نتعلم منه كبف تؤثر العقول المبدعة في تقدم العلم ، وكبف تومض الأفكار ، وتبد دالظلمات المخبطة بها منه كبف تذمو وتسطع » وكان (لاغرانج وكبف تومض يفضل أن بعرض الحقائق ٤ عكن الطربقة التي اتبعها في الكشف عنها ،

٣٠٠ وبعض العلوم تغلب فيه طريقة التحليل 6 وبعضها تغلب فيه طريقة التركيب 6 وبعضها تغلب فيه طريقة التركيب 6 وبعضها تغلب فيه طريقة التحدمون إلا أن العلماء قلما يستخدمون التحليل وحده 6 أو التركيب وحده 6 بل يستخدمون الطريقتين معاً وكثيراً ما ننوب إحدى هاتين العمليتين عن الأخرى 6 لأنها تسيران جنبا إلى جنب 6 فتؤدي اولاهما إلى الأخرى من غير أن بكون بينها اختلاف حقيقي 6 وهما ضروريتان لكل بحث علمي 6 حتى الهد قال ( بولهان ) : « لا تحليل بدون تركيب 6 ضروريتان لكل بحث علمي 6 حتى الهد قال ( بولهان ) : « لا تحليل بدون تركيب 6

ولا تركيب بدون تحليل » (۱) ، فالتحليل والتركيب هما إذن صورتان متممتان لطربقة والدة ، لاطربقتان مختلفتان ، والعالم لا بكتني بالحقائق المنفردة التي أدى إليها التحليل ، بل يجمع هذه الحقائق وبؤلف منها مركبات جديدة ، ولولا التحليل لما استطاع العلما، أن يضعوا النظريات الكبرى ، وأن يجعلوها مبدأ لمعقو لية الحوادث .

# ٤ - العقل التحليلي والعقل التركيبي

قلنا أن كل علم من العلوم يستخدم طربقتي التحليل والتركيب معا ، ولكن إذا كان بعض العلوم كالرياضيات تتساوى فيه طربقنا التركيب والتحليل ، بحيث تكون احداهما المتحانًا للأخرى ، فإن بعض العلوم قد تغلب فيه طربقة التحليل ، وبعضها الآخر قد تغلب فيه طربقة التحليل ، وبعضها الآخر قد تغلب فيه طربقة التركيب ، وكما كان موضوع العلم أكثر تعقداً ، كانت طربقة التركيب فيه أصعب ، والعقول التي تألف طربقة التحليل وتتعود البسائط تسمى عقولاً تحليلية ، أما العقول التي تألف طربقة التركيب وتتعود وضع الخطط ، وإنشاء المذاهب ، وتأليف النظم فتسمى بالعقول التركيبية ، ولكل من هذين النوعين مخاطره ،

فاذا انصرف العالم إلى التحليل وأفرط فيه وقع في مخاطر العقل التحليلي التي ذكرها (مربرت سبندسر) في كتابه المدخل إلى العلم الاجتاعي ( sociale ) و أشار إلى عاني معالجة الأمو ر الاجتاعية بعقل تحليلي من المخاطر ، قال ان موضوعات علم الاجتاع أكثر تعقداً من موضوعات علم الطبيعة ، فاذا ألف العالم الطربقة التحليلية ، و تعود البحث عن العوامل البسيطة عال إلى تطبيق طربقته هذه على الحوادث الاجتاعية المعقدة ، فيقصو رها على غير حقيقتها ، ويحسب المركب بسيطاً ، والصعب سهلاً وفي علم النفس ثلقي هذه الطربقة على العالم حجاباً ، فنمنعه من إدراك تغير الحوادت النفسية ، و تنوع ألوانها ، و تعقد صفاتها ، حتى لقد قال (كلود برنار) ان علم الغيز بولوجها بنبذ بسط الحوادث على هذه الصورة قبل ردها إلى أجزائها البسيطة ، لأن هذا التسهيل بنبذ بسط الحوادث على هذه الصورة قبل ردها إلى أجزائها البسيطة ، لأن هذا التسهيل بنبذ بسط الحوادث الشعور بتعقد الحوادث وثركيبها ، قال : « لذلك نجد بعض الرياضيين ، بدل على فقدان الشعور الكبيرة ، بقعون في مهاوي الزلل عند تسييرهم الحوادث وردها

Analystes et esprits synthétiques. P. 6; (Paulhan) بولهان (١)

إلى البسائط وحَكَمْهُم عليها بَا بِنَصُورُونَ فِي أَذْهَانِهُم لَا بَا هِي عليه فِي الطبيعة »(١)

وإذا انصرف العالم إلى التركب وأفرط فيه ، وقع في مخاطر العقل التركبي ، فمن مخاطره أنه يسوق إلى التركيب السربع ، والانشاء الحيالي ، من غير أن بكون هذا الانشاء مبنياً على مبادى ثابتة وتحليل نام ، وإذا أنشأ العالم نظر بائه على تحليل ناقص ، وقع يف مهاوي الزلل عند تعليل الحوادث ووضع الفرضيات ، وتصو ر المفاهيم والمذاهب وكان شأنه كالفيلسوف الذي يحاول أن بعرف حقبقة الاله والكون والانسان بجبداً و احد ، قبل أن بهمق هذا المبدأ ، وبتيقن صدقه ، وقد انتقد (بولمان) تعقد بعض المذاهب الفلسفية ، وما اشتملت عليه من أفكار متعارضة وآراء متداخلة ، فقال : لاجر م ان الفلسفة يجب أن تكون تركبية ، ولكن هذا الثركيب قد يستند إلى تحليل ناقض ، فيودي إلى مذاهب ونظريات غير صحبحة ، وكثيراً ما أفرط الفلاسفة في التركيب وأوقعوا العاباء فيا وقعوا فيه من تأليف النظريات قبل أوانها ، وتقرير المبادئ الناقصة ، ووضع المذاهب الخاطئة فيه من تأليف النظريات الكاذبة السربمة التي يخطفونها خطماً وبفسر ونها، وبؤولونها وبوم محده فها المبنية على الملاحظات الكاذبة السربمة التي يخطفونها خطماً وبفسر ونها، وبؤولونها وبوم محده فها قبل أن بتحققوا من تجليلها و ضبطها بصورة علمية صحيحة ،

وقصارى القول، أن خير قاعدة للنحليل والتركيب هي القاعدة التي أقر ها (دوهامل) في قولة : يُجَب عَلَى الْعَقَلَ أَن يَجَمَع بين الطريقةين ، فلا تغلب عليه طريقة دون أخرى ، بل يستخدمها مماً بصورة فنية حسبا تغتضيه طبيعة الموضوع .

#### فواعد الطرينة

وقد وضع الفلاسفة بعض القواءد العامة الني يجب مراعاتها في كل بحث علمي وأهمها القواعد الأربع التي ذكرها (ديكارت) في مقالة الطربقة ·

#### ١- فاعدة البداهة

يجب ألا نسلم بصدق قضية مالم ندرك في وضوح تام أنها صادقة لا ومعنى ذلك أنة بندت عليمًا أن أنتجنب التسمرع والظن 6 فلا نسلم بصحة شيَّ لا إذا أدر كنا في وضوح تام أنه بديم وأنه لا مجال لو ضعه موضع الشك .

### ٢ - فاعدة التحليل

يجِب أن نقسم كل صعوبة من صعوبات البحث إلى أكبر عدد ممكن من الأقسام بحسب ما نقتضيه طبيعة الأمر لحلها على أحسن وجه ٠

#### ٣ - فاعدة التركيب

يجب أن نخطو في البحث خطوات منظمة مبتدئين بالبسيط السهل وصاعدين منه إلى المركب ومفترضين وجود النظام في تتابع جميع القضايا الني لابتلو بعضها بعضاً بصورة طبيعية ظاهرة ٠

#### ٤ - فاعدة الاسفصاء

يجبأن تكون أمثلتنا مسئوفاة ، وملاحظاننا شاملة ، فلا بفوتنا منعناصر البحثشي . ويضيف المناطقة إلى هذه القواعد الأساسية قواعد أخرى فيقولون:

١ - يجب أن تكون الغابة من البحث واضحة جلية ، لأن غابة البحث ؟ إذا كانت غامضة تخبط الباحث شر تخبط واضاع وقته وجهوده .

٣ - يجب أن تتاسك أجزاء البحث وتنضامن فلا بنافض بعضها بعضًا •

٣ - يجب ألا بدخل في البحث ماليس فيه 6 أو يخرج منه ماهو جوهري له ٠

# Cell son

#### ١- المادر

- 1 Bernard, (cl), Introduction à l'étude de la Médecine expérimentale.
- 2 Brunschvicg. Etapes de la philosophie mathématique, ch. xx
- 3 Cournot, Essai sur les fondements de nos connaissances, ch. XVII.
- 4 Goblot, Traité de logique, Paris 1920.
- 5 Mach, La connaissance et l'erreur. 1903.
- 6 Mill (Stuart) Système de logique inductive, 1843.
- 7 Paulhan, Analystes et esprits synthétiques.
- 8 Port Royal (Logique de...).
- 9 Rabier, Logique 7eme édition, 1917.

#### ٢ – تمارين ومناقشات شفاهية

- ا وضح قول (ديكارت): «است أعني بالحدس شهادة الحواس المرتبكة ، ولا حكم الخيال الخداع ، بل اعني به إدراك العقل المحض ، الذي يمن النظر في الأشياء ويفهمها تنها سهلاً بيناً ، فلا يترك محالاً للشك فيها » .
- ٢ هل يمكن إرجاع الحدس الحسي والحدس العقلي إلى الحدس النفسي ?
   ٣ روح التهركيب وروح التحايل في العلم والنن ( راجع كتاب بولهان الموما إليه في المصادر ) .
  - ٤ محاسن العقل التحليلي والعقل التركببي ومخاطر كل منها •

# ٣ — الانشاء الفلسني

المعرفة الحدسية والمعرفة الاستدلالية (بكالورياء فاسفة الجزائر ، وبكالوريا ، وبكالوريا ، وبكالوريا ، ليون ١٩٣٠ ، بكالوريا ، ليون ١٩٣٠ ) .
 حقيقة الحدس وأثره في المعرفة (بكالوريا ، فلسفة ، ديجون ١٩٢٥ ) .

- ٣ آلية الاستقراء المنطقية ( بكالوريا ، رياضيات ١٩٣٠ ) ٠
- ٤ المقل الهندسي، والمقل الدقيق ( بكالوريا ، فاسفة ، بزانسون ١٩٢٥ ) .
- أثر التحليل والتركيب في علوم الطبيعة (بكالوربا ، رباضيات ، بوانيه ١٩١٢)
- ٦ الاستقراء والاستنتاج في العلوم الرياضية ( بكالوريا ، رياضيات، بز انسون ١٩٣٠)
- ٧ التحليل والتر كيب في العلوم الرياضية والعلوم التجرببية ( بكالوريا ٤ رياضيات ٤
   الجزائر ١٩٢٥) .
  - ٨ المقل المذهبي ٤ محاسنة ومحاذيره (بكالوريا ؛ فلسفة ؛ الجزائر ١٩٢٥)٠
- ٩ أي من التحليل والتركيب يصلح للبحث وأيهما يصلح للبرهان ? أوضح مقالك
   ببعض الأمثلة ( بكالوريا ، رياضيات ، نانسي ١٩٣٠ ) .
  - ١٠ التحليل والنر كبب •
- 11 أوضع وناقش كلة (كانت) الآتية: (الحدس بدون المفهوم أعمى ؟ والمفهوم بدون الحدس فارغ » ؟ (بكالوريا ؛ فلسفة ؛ البكالوريا السورية ١٩٣١) .
- ۱۲ هل للاستقراء أثر في الاستدلال الرياضي (بكالورياء رياضيات ، بدوت ١٩٣٣) ١٦ اشرح ونافش قول أحد الكتاب المعاصرين: «الحدس ذاكرة تنسى نفسها » ( بكالوريا ، فاسفة ، بدوت ١٩٣٦) ٠





# الفصل الثاني

# العلم والروح العلمية

أتينا في الفصل الأول من هذا الكتاب على ذكر طرق العقل العامة ، ونربد الآن أن نجصر جوامع المعرفة العلمية ، فنبحث في تكون المعرفة العلمية ، وموضوع العلم ، وصفات الروح العلمية ، وحدود العالم ، وعلاقة العلم بالصناعة وتصنيف العلوم .

# ١ - تكون المعرفة العلمية

لم تكن المعرفة في الماضي جامعة لشرائط العلم كلها ، بل كانت مزيجًا من النجارب والمعتقدات الغامضة ، وكان العلم في أول أمره خادمًا للدين والسحر ، فلما نضج تجرد منها وانقلب إلى علم وضعى.

ا - من المعرفة المفوية الى العلم · - وأبسط صور المعرفة وأولها المعرفة الحسية ، وهي معرفة ببدو لنا العالم الخارجي فيها خليطاً من الاحساسات المشتبكة والكيفيات (واءني بالكيفيات الأشكال والألوان والأصوات الخ ·) المختلفة ، وهي شخصية ذهنية مجردة من كل رابط منطقى ، تابعة للمصادفة والاتفاق ·

وليست المعرفة العفوبة أكل من المعرفة الحسية هذه 6 بل هي معرفة تجربهم مبنية على استقراء ناقص وتجليل مبهم 6 فليس في الحوادث التي تبحث فيها رابط معقول 6 ولا في جربانها وضوح مقبول 6 بل تشتمل على جملة من الكيفيات والصفات المعقدة والخواص التي لايمكن فياسها بمقياس عددي صحيح 6 مثال ذلك أن تسارع الجسم الساقط ليس بالنسبة إلى المعرفة العفوبة إلا حركة محسوسة لمتحرك يزداد سقوطه شيئًا فشيئًا 6 ثم ان حذه المعرفة ممرئيم 6 فلا تستطيع أن توحد بين الظواهر المتغيرة 6 ولا أن تقرب الحوادث المتبابنة بعضها

من بهض ٤ فعوم الخشب في الما ٤ وغرق الحجر فيه ٤ هما بالفسبة إليها حادثتان متبابنةان تمامًا ٠ ثم ان هذه المهرفة عاجزة أيشمًا عن تنظيم الحوادث ونرتبها وتنضيدها ٤ فلا تعمق دراستها ٤ بل تقتصر على مشاهدتها ٤ أو كما قال (آرسطو) على ذكر ما يحمث فالظواهر الطبيعية فيها مجائزة ٤ ومعنى الجائز أنه يمكن أن يحدث على هذه الصورة أو على غيرها ١ أولا يحدث بتاتاً ٠ وهذا بدل على أن المعرفة العفوبة لانساعد على التذبؤ وإذا سمحت بشي منه ٤ كان ذلك ١ مهما ٢ وكان تأثير الانسان في الطبيعة بالاستناد إليه محدوداً ٠

وقصارى القول ان الممرفة العقوبة مؤلفة من أفكارفردبة وآراء عرضية وأوهام شخصية فهي إذن نصف علم ؟ أو علم ناقص غير بقيني ؟ مقصو رعلَى الحوادث الجزئية الجاربة في مستقو المادة والواقع ؟ ولا يمكن أن بكون لنا بالجزئيات علم نام ؟ حتى لقد قال (آرسطو): لاعلم إلا بالكليات .

ومع ذلك فالمعرفة العفوبة لاتخلو من التنظيم والتنضيد ، بل تشتمل أعيافاً على شيء من النعميم ، لأنها تقرر مثلاً أن النار محرقة ، وان الخشب عائم في الماء ، وان الحجر غارق فيه ، وثرجع بعض الحوادث الطبيعية إلى بعض القوى كالثقالة والحرارة والضوء ، فيقوم الخشب في الماء لخفته ، وتسقط الأجسام لثقلها ، نم ان هذا الايضاح لفظي ، وقد بكون في بعض الأحيان خاطئاً ، إلا أنه رغم ذلك كله ايضاح ، أو هو على الأقل محاولة ايضاح .

والسبب في اشتمال المعرفة العفوبة على شيء من الننظيم والنعميم يرجع إلى منبيين :

ان المقل خاضع لنأثير الحياة الاجتماعية •

٧ – انه ميال في الوقت نفسه إلى العمل ٠

أما تأ ثير الحياة الاجتماعية في العقل فيظهر بواسطة اللغة ، وهي اداة اجتماعية للتعبير عن الأ فكار ، بها إملم الانسان أن الابضاح الصادق لبس ما تخيله هذا الفرد أو ذاك ؟ بل هو ما ضدقه أكثر الناس في وسط اجتماعي معلوم .

وأما العمل فيقتضي موآ لفة الواقع عوممرفة الأشياء كما هيمستڤلة عن التأثيرات الشخصية التي تحدثها فينا، ويستلزم التنبؤ بالحوادث قبل وقوعها •

وهذا كله بوصل إلى المعميم قال (هنري بوانكاره): ﴿لا تَنْبُوْبِدُونَ تَعْمَمُ وَفَالشُّرُوطُ

التي جربناها لا تعود بذاتها ؟ بل الظواهر المتشلبهة تحدث في شروط متشابهة • فلا يمكن التغبؤ إذن إلا بالتحثيل ، ولا تمثيل بدون تعميم »(١) •

فني المعرفة العفوبة لذبت إذن بذور العلم ؟ فاذا خرج العلم منها ؛ نما و ترعمع ؟ ثم ابتعد عنها ؟ إلا أنه رغم اختلافه هذا لابقطع صلته بها ٤ بل إسير في الطربق الذي سارت فيه ؟ وبنمو تحت تأثير عاملين : العامل الاجتماعي ؟ والعامل الحيوي .

# ٢ - العامل الاجماعي

لقد بين علما الاجتماع أن للحياة الاجتماعية تأثيراً في تولد العام وان أعظم صور الحياة الاجتماعية أثراً في العلم الحياة الدينية و قال (دور كهايم): «الدين هو أقدم الظواهر الاجتماعية و الاجتماعية الله عنه بل ان كل شي كان في البد دينياً » (<sup>(1)</sup> ومعنى ذلك ان الدين هو الأصل الذي تفرع منه العلم و كما تفرع منه كل تفكير انساني و

ويرجع القول بذلك إلى الفيلسوف ( اوغوست كونت ) الذي زعم أن الفكرالبشري يخضع في تطوره إلى قانون سماه قانون الأحوال الثلاث : الحالة اللاهونية ، والحالة الفلسفية، والحالة الوضعية (<sup>(1)</sup> وانه بنتقل بالتنابع من حالة إلى أخرى حتى يصل في النهابة إلى الحالة الكاملة وهي حالة التفكيد الوضعي ، أي حالة العلم ·

ونحن نعلم الآن ان قانون تطور الفكر البشري أكثر تعقداً من هذا القانون الذي وضعه (اوغوست كونت) و ولكن مباحث علما والاجتاع قد أنبتت لنا أن أكثر المعاني العلمية كفهوم القوة والعلة والقانون والزمان والمكان والجنس والنوع ترجع في الأصل إلى أساس لاهو في وان العلم قد جردها اليوم من هذه الصفات الدينية و مثال ذلك ان مفهوم القوة قريب من مفهوم (المانا – Mana) الذي نجده عند أكثر الشعوب الابتدائية و فالمانا ويسمونه (الواكام – Wakam) و (والاورندا – Orenda) و هو قوة غير شخصية منبثة في الكائنات وهو وبدأ كل حياة وفعل وتأثير وهو العلة في المساك الشبكة بالصيد والكائنات وهو وبدأ كل حياة وفعل وتأثير وهو العلة في المساك الشبكة بالصيد و

Henri Poincaré, La science et l'hypothèse. p' 169 (, )

Revue philosophique, dec. 1897.p. 650 ( )

<sup>(</sup>m) راجع — علم النفس — ص ١٥ - ١٨ ·

والعامل في متابة البيت ، ومقاومة القارب للما ، وهو علة الخصب في الحقل ، والشفاء من المرض، وصبب الموت والقتل ، فهو إذن أصل معنى القوة المسلم به في العلم .

وبما بؤيد هذا الرأي أن الحالة اللاهوتية سيطرت على أفكار العلما وماناً طوبلاً ونقد فرر (ماخ) (١) في تاريخ علم المكانيك ان مبادئ هذا العلم لولدت من مفاهيم لاهوتية مثال ذلك: ان ( ديكارت ) كان بؤسس مبدأ العلم الطبيعي وأي مبدأ عدم تغير كمية الحركة في الكون - على مبدأ عدم تغير حقيقة الله و كان ( ليبنتز ) أيضاً يرجع قانون بقاء القدرة إلى أمر الاله وحكمته و ولكن علم الطبيعة قد تخاص بعد ذلك شيئاً فشيئاً من الاحكام اللاهوتية و فلم يبق منها في هذا العلم إلا القليل كقول بعض العلما في مبادئ الطبيعيات أو في أواخرها و ان الطبيعة مسخرة لله تعالى لا تعمل بنفسها و بل هي مستعملة من جهة فاطرها (١) في أواخرها و ان الطبيعة مسخرة لله تعالى لا تعمل بنفسها و بل هي مستعملة من جهة فاطرها (١) ولم يتجرد هذا العلم من الأحكام اللاهوتية تجرداً ناماً إلا في أياه فا هذه و أي بعد أن مس على تأسيسه ثلاثة عصور نقريباً و

مذافشة الرأي الاجتماعي ٠- لاشك أن للحياة الاجتماعية تأثيراً في تكون العلم عول العلم على العلم الماء الاجتماعيين بالملاحظات الآتية :

آ – ان التفكير العلمي كلي بالذات ، فلا يصبح حكم من الأحكام علميًا إلا إذا قال به كل انسان عاقل ، أما التفكير الاجتماعي فهو جمعي ( Collective ) ، أى خاص بجماعة دون أُخرى ، والفرق بين الجمعي والكلي ظاهر كالفرق بين الخاص والعام .

والتفكير الديني، جامع للأماني والرغائب وسائر أنواع الرجاء، فهو إذن داخلي شخصي روحاني، مبني على تصور المعجزات، أما التفكير العلمي فهو تفكير موضوعي خارجي مستند إلى فكرة القانون الطبيمي.

٣ - والتفكير الاجتماعي خاضع لمبدأ احترام السلطة أما التفكير العلمي فيقتضي
 عربة البحث •

<sup>(</sup>۱) ماخ ( Mach ) — (۱۹۱۸ — ۱۹۳۸) ولد في ( توراس ) من أعمال مورانيا َ وهو فيزيائمى وفيلسوف كبير ، علم في جامعة فينا ، وله كتاب في المعرفة والخطأ ( Connaissance et erreur ) ، وكتاب في تاريخ المكانيك ; La mécanique ) .

<sup>(</sup>٣) الغزالي 6 المنقذ من الضلال 6 كتب النشر العربي 6 الطبعة الثانية ١٩٣٤ ص ٩٠٠ .

\$ - ولم يكن للتفكير الدبني أو الاجتماعي في وقت من الأوقات صفة كلية مانعة ، بل كان يضم إلى جوانبه تفكيراً عملياً متفقاً مع سلوك الانسان وفعاليته ؟ فكانت الحياة نفسها تبعث الانسان على القول بخضوع الحوادث الطبيعية لقوانين ثابتة وتحمله على التنبؤ ؟ وهذا الأمر كان ولا يزال أساس كل تفكير وضعي ؟ ولولاه لكانت حياة الانسان الابتدائي غير بمكنة ، ان توليد النار بالدلك والدوران والنشر ، ومعالجة الحبوب بالدق والسحق والطحن ؟ كل ذلك يشتمل على قليل من المعرفة الوضعية التي لاغنى للانسان عنها ، ان هذه الملاحظة الأخيرة تدعونا إلى البحث عن العامل الثاني الذي أثر في تكون العلم ، ألا وهو العامل الجيوي .

## ٢- العامل الحيوي

ومن الامور التي تلعب دوراً أساسياً في تولد العلم ضرورات الحياة وحاجات الانسان العملية ع حتى لقد قال بعضهم أن أصل العلم لا يرجع إلى الدين بل إلى الصناعة على قاله (بلو — Belot ) (العلم قد تكون في الصيد والمطبخ والمعمل و وتولد من عارسة الاعمال الصناعية والفكرية بمارسة حرة منبعثة عن الحاجة وحب الاستطلاع » وبما يؤيد هذا الرأي أن علم النفس الحديث يحرم العقل من صفته النظرية المجردة ويجعله ملكة عملية محضة فيثبت لنا أولا أن الشعور يتطور وبنمو تحت تأثير المطالب العملية عوانه خاضع لنطور الحياة على ( هنري برغسون ) ان العقل يميل إلى استعال الوجود لصالحه وهذا الحياة ، حتى لقد قال ( هنري برغسون ) ان العقل يميل إلى استعال الوجود لصالحه وهذا الحياة ، وقف تيار الحياة الذي بدب في الكون وتجزئة الوجود ليتمكن من دراسنه جزءاً

جزءً ، فالعقل ملكة عملية ،غابته تبسير الحياة وصنع الآلات لا تصوير حقيقة الوجود ،والعلم ثمرة من ثمار العقل ، فهو إذن آلة حيوية .

وفي تاريخ العلوم أدلة نثبت لنا أن هناك صلة عميقة بين العلم والصناعة • فالعلوم كلها قد ثولدت من الحاجة والعمل • فتولد الحساب النظري من الحساب العملي ، وعلم الهندسة من علم المساحة ، وعلم المكافيك من صناعة الآلات ، وعلم النشر يج والفيزبولوجيا من صناعة العلب ، وعلم الزراعة من الفلاحة ، ولا يزال للعلم في أيامناهذه صلة وثيقة بالصناعة ، وكثيراً مافتح العال طويق البحث للعلما ، فأنشأوا أجمل المعابد وأعظم القصور قبل أن يتعلموا من

Revue philosophique, 1913. t. 75, p. 376(1)

(ديزارك) و (مونج) نحت الحجر وقطع الخشب ، وقد ذكر (لوبلاي - Le Play) - وهو بمن درسوا علم المعادن والذكنولوجيا في مدرسة المعادن زماناً طوبلاً – انه كثيراً مااقتبس مباحثه عن العال أنفسهم .

غالما<sub>م</sub> قد تولد من العمل ، ومن شروطه أن بنوصل إليه بالتجربة ·

العلم والسحر - عير أن هذا الرأي لا ببطل ماذكر و الاجتاء ون عن أصل المفاهيم وصفيها الدينية ، فقد كان الحل شي في البد طابع دبني ، و كانت الصناعة نفسها ، فهمة بالروح الدينية ، نم إن عقل الانسان الابتدائي لم بكن خاليًا من الغرض ، بل كانت تصوراته ملازمة الأشياء المادية ، فلا تتولد إلا من العمل ، ولا تزول إلا عند ما يبلغ العمل نهايته ، ولكن الانسان الابتدائي كان يستعمل في إعداد ، ايقعد إليه بالصنعة وسائل مختلفة عن الوسائل المادية الوضعية ، فيبتهل إلى آلهته و بدعو وينضرع ويقدم الأضاحي ويستعمل الرق والسحر لاعداد ما يقصد إليه ، والحصول على ما يرغب فيه ،

لذلك زم بعض العلماء ان السحر كان نقطة الاتصال بين الحالة اللاهو تية والحالة العلمية لأ نه يجمع بن الوسائل الروحية والوسائل المادية، ويقصل بالعابية وباشرة عن طربق الرقى والطئلامم و قال (غوته): « ان السحر يستمين بأنواع مختلفة من المتحارب ، فيضم تحت لوائه الروحي كثيراً من الصناعات الوضعية ، ويثابر على عمله هذا بهدوء حق يجمع كشيراً من اللاحظات ويرتب الفهارس والقوائم النافعة للعلم » .

ومن هنا ينبين لنا أن كلاً من الرأبين الاجتماعي والحيوي يصحح الآخر منجهة عوبة ممه من جهة أخرى .

وتاريخ العلوم يثبت لنا أيضا أن للسحر أثراً في تكون العلم؟ فعلم الغلك تولد مؤيلاً مِن علم النجوم عدى لقد كانت مباحث (كبلر) في القرن السابع عشر جامعة لأوهام المنجمين وأفكار العلماء الوضعيين ؟ وعلم الكيمياء للجدبث تولد من مباحث أصحاب الكيمياء في المقرون الوسطى ووكما كان أصحاب الكيمياء يريدون أن يساوقوا الطبيعة المعدنية بالفهل المصناي حتى يحيلوها إلى ذهب، فكذلك كان الأطباء يعالجون الأمراض بالسحر والشيهوذة ولم يشذ عن هذه المقاعدة علم من العلوم ؟ حتى لقد كانت الرياضيات نفسها مطبوعة يهذا المطابع الروحي ؟ فكان لعلماء الرياضيات آراء ومعتقدات عجيبة في حيدات الأعداد والأشكال

وخواصها السحربة ؟ كما كان لعلماء النجوم آرا ومذاهب في تأثير الكواكب في حياة النامن .

ينتج من ذلك كله أن أثر الموامل الاجتماعية في العلم لايقل عن أثر الموامل الحيوية ، وسنبين ،عند الكلام عن علاقة العلم بالصناعة ، أن العمل أدى إلى النظرية ، وان النظرية أوحت بكثير من النواحي العملية ، فين الأمثال السائرة عند الحكماء قولهم ان آخر الفكرة أول العمل ، ونقول الآن زيادة على ذلك ان أول الفكرة آخر العمل ،

القد أكثر علم المعصر الماضي من النظريات حتى أغرقوا فيها ، واكن عملهم هذا أدى إلى الرنقا الصناعة والزراعة والطب ، فأثبتوا بنظرياتهم ان أحلامهم غير بعيدة عن الواقع ، وانهم كرجال الصناعة أنفسهم ، رجال عمليون لارجال خياليون ، ولكن البحث عن الحقائق المجردة لايسنلزم تجقيقها مباشرة ، بل قد بكون هذا التحقيق أمناً ذائداً عليها ، ولو سادت في مجنمه الحاضر المنهاك وراء اللذات المباشرة روح نفعية محضة لنضب بنبوع العلم تماماً ،

المعجزة البونائية - وقصارى القول ان العوامل الاجتماعية والحيوبة نساعد على تكون العام ولكنها لاتجرده تماماً من الغايات النفعية والضرورات العملية ، فام يستكل العلم جميع الشرائط النظرية إلا عندما استطاع أن بنجرر من الفكرة اللاهوتية والفكرة النفعية معاً ولقد تم له ذلك على أبدي اليونان القدماء الذين استطاعوا لأول مرة في تاريخ الحضارة ، أن بنصوروا علماً نظرياً وضعياً مجرداً عن الأمور الالهية والنفعية ،حتى لقد سمى (ارنست ربنان) هذا التحرر معجزة يو نائية .

واكدنا إذا تعمقنادرس حالة اليونان تبين لنا أن لعجزتهم هذه أسباباً اجتماعية واقتصادبة وقد أدت حياتهم السياسية إلى اختلاط العناصر وتمازج الشعوب وحيث تختلط الأجناس تتمازج الثقافات وتزول الأوهام والأضاليل وأدت حياتهم الانتصادبة إلى ازدياد النروة وقحرير الفكر من ربقة الحاجات العملية الملحة وفاستطاع علماؤهم أن بتفرغوا للعمل العقلي المجرد وأن يجلقوا في فضاء الفكر وهكذا كانت شرائط الحياة في وستعمرات اليونان بآسيا المعفرى وصقلية وفنبغ فيها علماء مثل (طالبس الملطي) و (آمبدوقاس الاغريجنتي) الصفرى وصقلية وفنبغ فيها علماء مثل (طالبس الملطي) و (آمبدوقاس الاغريجنتي)

و( فيثاغوروس الصاموسي) و ( ديموقر بطس ) ٤ قبل أن تصبح أثينا نفسها مهد الحضارة ومنارة العلم ٠

# ٧ - موضوع العلم وصفاته

ومن السهل علينا الآنَ أنْ نجدد موضوع العلم وأن نبين صفائه (١) •

الطبيعية المنشائهة ٤ ويستخرج منها علاقات ثابتة ٤ ويحلل الحوادث المشخصة تجليلاً عميقاً ٤ الطبيعية المنشائهة ٤ ويستخرج منها علاقات ثابتة ٤ ويحلل الحوادث المشخصة تجليلاً عميقاً ٤ فيرجعها إلى عناصرها البسيطة المجردة ٤ حتى لقد قبل أن موضوع العلم هو إيضاح المرئي المبيط ٠

٢ — المرفة العلمية وضعية • — لابنقدم العلم إلا إذا اقتصر على دراسة الحوادث والبحث عن قوانبنها ؟ وأعرض عن مسائل مابعد الطبيعة ، واستبدل بفكرة العلة فكرة القانون الطبيعي • فغابة مابقصد إليه أن بكشف عن القوانين الجدبدة المسيطرة على عالم الحوادث ؟ أو أن بنظم القوانين المعلومة ويربطها بعضها ببعض والأن بكشف عن حقيقة الوجود •

٣ - المعرفة العلمية موصوعية ٠ - ومعنى ذلك أن العلم مستقل عن ميولنا الشخصية ومنافعنا وأهوائنا ١٠ حجيع الناس يستطيعون أن بفهموا الهندسة ، وبدر كوا قوانين الفيزيا وبتفقوا في القضايا العلمية ، حتى لقد سمى الفلاسفة هذا الأس بالتقارب الفكري (Convergence mentale) ، فالعلم بقرب الناس بعضهم من بعض والأهوا والمصالح تفرقهم ١٠ لأن العلم لابعتمد على القوة والعاطفة والحيلة في الاقناع ، بل يستخدم الأدلة العقلية والبراهين المنطقية المستقلة عن الشخص ، فغابته نشر الحقيقة المسلم بها ، لاتسخير عقل المخاطب وتعجيزه وانفاد بضاعته بجميع وسائل الاقناع ، (علم النفس ص - ٥٠)

ع – الهمرفة العلمية كمية ٠ - والعلم بقلب الكيفيات إلى كبات 6 مثال ذلك ان علم الفيزياء لابقتصر على دراسة صفات الصوت ، بل بقايس ببن الأصوات كما يقايس بين الالوان ويرجع اختلافاتها الكيفية إلى اختلافات كمية مبنية على عدد الامتزازات وطولها ٠

<sup>(1)</sup> راجع كـتاب علم النفس ، المقدمة ص

- المعميم - ثم ان التحليل بوصل العلم إلى درجة عالية من التعميم والوحدة ولانه بيداً أولاً بتصنيف الأنواع وتعريف الأجناس العامة ، ثم يستخرج العلاقات العامة الثابتة من الحوادث الجزئية المة فيرة ، وتسمى هذه العلاقات العامة الثابتة قوانين طبهعية ، والعلم يوحد هذه القوانين ويجمعها في مبادئ عامة ونظريات شاملة ، وقد أشرنا إلى ذلك في مقدمة هذا الكتاب بقولنا ان غابة العلم هي الانتقال من الجزئي إلى الكلي ، ومن الخاص إلى العام ،

7 - من الجائز الى الفروري • - وهكذا يصبح العلم تعليلياً ، فيطلعنا على كيفية حدوث الأشياء ، وقلعنا - كما قال آرسطو - على أسباب حدوث الفيليا ، فيقلب الحوادث الجائزة إلى ضرورية • قال آرسطو : يبدأ الانسان أولاً بالتحير من حدوث الظواهر ، ولكنه في النهاية بتحير من عدم حدوثها (١) • ولا شي يجيز الرياضي أكثر من عدم اشتراك القيامن بين قطر المربع وضاعه •

٧ - النّه و العلمي ٠ - ثم ان العلم يساعدنا على التنبو ٠ قال ( اوغوست كونت ) : « بالعلم بكون الننبو ، و بالتنبو ، بكون العمل » (١) • و كلاكان علمنا بعناصر المسألة اوسع كان تنبو نا بنتائجها أكل وأضبط ٤ مثال ذلك اننا نقنبا اليوم بالحسوف قبل وقوعه ، ولا نخطئ في أحكامنا إلا اخطاء جزئية تقدر بأجزا الثانية • وإذا كانت شرائط حدوث المخطئ في أحكامنا إلا اخطاء جزئية تقدر بأجزا الثانية • وإذا كانت شرائط حدوث المخواه ما الطبيعية داخلة في نطاق تجاربنا ، ساعدنا العلم على التأثير فيها ، لأننا نؤثر إذ ذاك في المقدم فتبدل التالي ٤ فاما أن نمنع حدوثه ، وأما أن نستعجله • لقد غير العلم طرق الصناعة العادية ، واستبدل بها طرق علمية معقولة ، فوسع نطاق قدرة الانسان وتأثيره في الطبيعة ٤ حق جعله مسيطراً على الكائنات • فلا يجوز إذن أن يقع التباس بين ضرورة القوانين الطبيعية وجبريتها ، لأن القول بالإطراد الطبيعي شي ، والقول بالجبرية شي آخر • وربما كانت الطواهر الطبيعية جبرية بالنسمة إلى المعرفة العامية والعفوبة ، أما المعرفة العلمية فتعلمنا كيف عكننا أن نتدخل في الأمور الطبيعية لتأثير فيها •

٨ - المعرفة العلمية نظرية ٠- لقد كان م العالم الأول كا قال ( ببكارد Picard)

Aristote, Métaphysique, 933 a ()

A. Comte, cours, 2º leçon. (Y)

اختراع الآلات والجاد الحيل لتحصيل الحاجات والمدافعة عن النفس واخترع النار ونحت المحجر و حفر الأرض ولكن العالم الحديث قد تحرركا قانا سابقاً من ربقة المحاجات العملية الماحة والعوائق المادية وأصبح ببحث اليوم عن الحقيقة الوضعية لذائها وعلى خلاف المهندس الذي يطلب العلم في سبيل العمل و يبحث عن الوسائل الصناعية التي تساعده على تجقيق رغبات الناس وارضا أهوائهم ومنافعهم وسنبين فيا بعد ان اشتغال العالم في هذه الناحية العملية قد بعوقه عن إدراك الحقيقة وفخير له أن بقبع في صومعته النظرية وأن بطلب الحقيقة لذاتها و نعم ان الحقائق التي يكشف عنها قد تنفع وقد تضر بحسب الغابة التي تستخدم من أجلها و فقيمر الأرض أو تهدمها و وتشني الانسان من الأمراض أو تقذله واكن تبعة ذلك لا تقع على العلم نفسه ولمن تقع على الانسان الفاسد الذي يسي بصناعته استخدام نتائج العلم والعلم وي إذن من همجية الصناعة و

9 - العلم والحضارة -- واتفاق الناس في المالح يجمل العلم آلة من آلات الحضارة ، و بعد الانسان لحياة سامية مشتركة في مدينة فاضلة لا إمام فيها سوى العقل؟ ولا أثر فيها للقوة والقهر وتنازع البقاء والبغض والتغالب، وكثيراً ما نطلع الحكما إلى هذه المدينة السعيدة ، وحلموا باتحاد النفوس في جنة العقل ، وآمنوا بها كما آمنوا بالدين ٬ وطلبوا السمادة والرفاهية عن طريق العلم ٬ وظنوا أنهم بالغون به سدرة المنتهى وما دام العلم قادراً عَلَى كل شيء ؟ فلن بعوقهم عن إدراك الكال عائق ؟ بل العلم بكشف عن كل مجهول ، وبغير ما بأنفس الناس ، وينظم الحياة ، وبدرك معناها و يحسن الأخلاق ، وكان للعلم في القرن التاسع عشر ، معابده وعباده ، ومجاهدو ، وشهداؤه . وكان ( باستور) يسمي المخليرات العلمية «أمكنة مقدسة» • فاما انقضى القرن التاسع عشر ، أعلن المتشائمون افلاس العلم ، وحطموا أصنامه ، وزعموا أن همجية العلم أقسى من همجية الجهل ، لأ نهيساعد عَلَىَ اختراع الآلات المدمرة والمواد المحرقة ، ويزبد في هول الحرب وقسونها ، وبولد الأزمات الاقتصاد بة عن طربق الانتاج الصناعي • وقد بينا أن العلم لا يستحق هذه التهمة الباطلة ، وانه برئ من همجية الانسان الذي يستخدم الصناعة لارضاء مطامعه وأهوائه • فهو إِذن عامل من عوامل الحضارة الواسعة ، لابل هو أحسن الظواهر الاجتماعية د لالة علَىَ المدنية •

السور الجزئية مفاهيم المعلم - في المعرفة العلمية اقتصاد الأنها نستبدل بالصور الجزئية مفاهيم كلية - وفيها تحير ر من قوى الطبيعة العمياء الأنها تساعد الانسان على التأثير فيها السيطرة عليها .

# آ – فہی تحرر الانسان من مخاوفہ

لقد كان قاب الانسان الابتدائي مفعاً بالرعب أمام أسرار الطبيعة • فكان يخاف من الحبوانات الضاربة ، والأحراج المظلمة ، ويخشى ظو اهر الطبيعة المفاجئة ، ويقف حائراً أمام كل حادثة فلا بعي مابقول ، ولا بعرف ما يصنع ، فلما عرف قوانين الحوادث المشاهدة ، حرر نفسه من هذه المخاوف ، وألف الطبيعة ومازج أسرارها •

# ب — وتجعل مسيطرأ على الطبيع:

قانا ان العلم يساعدنا على التنبؤ، وان النبؤ يساعدنا على التأثير في الحوادث، ونقول الآن ان العلم يرفع الانسان إلى أسمى الرتب، فيجعله أعظم من الكون، لانه بدركه، وأقوى من الطبيعة لأنه بعرفها، وإذا أحاط بقوانين الطبيعة، سيطر على الحوادث وبدل وجه الأرض باحلامه الواسعة، وقد بعجز عن تغيير بعض السنن، فتتساقط أحلامه وتخيب آماله ، والكنه سرعان ما بدرك أسباب خيبته هذه، فيهدى وعه، ويكافع عاطفته، وبتغلب على هذه المأساة بعقله، ويرضى بجاقدر له ، على طربقة الرواقيين، لعلمه أن للكون نظاماً ضروريا، وان تتابع حواد ثه على هذا النحو أمر طبيعي لا مرد له ،

#### م - ونولد الشعور بالكرامة

إذا غلبت الطبيعة الانسان ، وهو عالم بأسباب عجزه ، رفعه هذا العلم إلى رتبة أسمى من رتبة الطبيعة ، لأنه بدرك إذ ذاك أن نظام العقل مختلف عن نظام المادة ، ألا فليعلم الانسان أنه كا قال ( باسكال ) « قصبة مفكرة » ، وان الطبيعة قد تسحقه إلا أنه بالرغم من ضعفه قد بثأر لنفسه ، فعلم انه أضعف من القوى التي سحقته .

فالعلم يحرر الانسان إذن ماديًا وفكريًا وأخلاقيًا ، وبولد الشعور بالكوامة ، أما المتوحش فلا بعرف قبمة نفسه ، ولا بدرك مصيره ، ولا يحيطبما هو فوقه •

#### ٣ – صفات الروح العلمية

للروح العلمية صفات مختلفه:

ا - مرية المجث - يجب أن بكون النفكير العلمي مبنها على مبدأ حربة البحث وهذا المبدأ مختلف عن طربقه النقل ، أي طربقة الاستناد إلى سلطة الآخربن في عوض المسائل العلمية ، ان العالم الذي يستند إلى قول (آرسطو) في ايضاح قانون من قوانين الطبيعة بتبع طربقة النقل ، هكذا كان علماء القرون الوسطى ، فلما جاء قوانين الطبيعة بتبع طربقة البحث العلمي ، وقرر أن الحقائق لانوزن إلا بميزان العقل ، فقال في مقالة الطربقة ( poiscours de la méthode ) : « ومن مباد ئي أن لا اسلم بسحة شي إلا إذا عرفت صحته ببديهة المقل » فكان لكانه هذه أثر عظيم في تغيير طربقة الا تباع في المباحث العلمية ، وقال ( باسكال ) إن الذين يستندون إلى آراء الآخوين في الهرهان على مسائل الفيزياء بدلاً من أن يستندوا إلى المقل والتجربة يخوجون من حظيرة العلم ، وبين ( كلود برنار ) أيضاً أن النحور من سلطة الآخرين في تفهم المسائل العلمية ، إنما هو مبدأ أسامي من مبادئ الطربقة التجربية ، فالفكر العلمي بجب ان يكون حراً في بحثه ، مستقلاً في استقصائه ، وأن لا بنقبد بأبة سلطة معا كان نوعها ، يكون حراً في بحثه ، مستقلاً في استقصائه ، وأن لا بنقبد بأبة سلطة معا كان نوعها ، وأن لا بنته بنا بقسله معا كان نوعها ، وأن لا بنته بنا بقسله ، عمل كان نوعها ، وأن لا بنته بنا بقسله معا كان نوعها ، وأن لا بنته بنا بقسله ، عالمة لم المقل والتجربة ،

٧ - الامجمان بالمقيد الطبيعي ٥ - غابة العلم الكشف عن العلائق الثابنة التي تخضع له الحوادث الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الها مقبدة بشرائط معبنة و يسمى هذا الاعتقاد بجبدا التقبد الطبيعي أو الاطراد الطبيعي و التجربة لم تجقق بعد هذا المبدأ تحقيقاً تاماً و لأن هناك أموراً مجهولة لم نجربها الطبيعي و التجربة لم تجفق بعد هذا المبدأ تحقيقاً تاماً و لأن هناك أموراً مجهولة لم نجربها بعد و فلا يمكن القول أنها ستخضع لهذا المبدأ اضطراراً و فالقول بالتقيد الطبيعي هو إذن أمر اعتقادي و لاأمر بقيني و قال (كلو دبرنار): « يجب علينا أن نؤمن بالعلم و أي أن نؤمن بالعلم و أي أن نؤمن بخضوع الحوادث الطبيعية لعلاقات مطلقة و ضرور بة » (١) و وقال أيضاً : «إذا صادفت

في تجاربك حادثة متناقضة الظواهر بحيث لايكنك ربطها ربطاً ضروريا باحدى شرائط الوجود المعينة فلا تتأخر عن تكذبها ولأن العقل يرد هذه الحادثة وبعدها غير علمية »(١) فيتبين لنا من ذلك كله ان الايمان بالاطراد الطبيعي يرجع إلى الايمان بالعقل وان فقدان النقيد الطبيعي ببطل الايضاح العلمي وان القول بعدم التقيد وكالقول بالتناقض عن الفقل عن حقوقه وكالف للعقل ولا بله هو تنازل العقل عن حقوقه و

" الروح الانتفاه يتم و والعالم الذي بؤمن بالقوانين الطبيعية بعلم في الوقت تفسه ان الكشف عن هذه القوانين ليس بالأمر السهل ، فهو يخذر من نفسه ومن أفكاره وفرضياته ، ويخشى أن تكون مخالفة للحقيقة ، يشك في نفسه وبتبصر بعواقب الأمور ، فلا بتجرأ على إعلان شي إلا إذا عمق النظر فيه ومحصه ، وقد بين لنا العلماء ضرورة هذا الشك ، فقال (كاو د بونار) يجب على العالم أن بفوق بين الشك والربب ، « فالرببي هو الذي الشك ، فقال (كاو د بونار) يجب على العالم أن بفوق بين الشك والربب ، « فالرببي هو الذي لا بؤمن بالعلم ، بل بؤمن بنفسه ، وبؤمن بها إلى د رجة تجعله قاد راً على إنكار العلم ، وتكذب قوانينه الثابتة المطردة ، أما المنشكاك فهو العالم الحقبتي ، انه لا يشك إلا في نفسه وأحكامه ، ولكنه بؤمن بالعلم ، ويسلم بخضوع العلوم التجربية لمبدأ عامي ، ألا وهو مبدأ وأحكامه ، ولكنه بؤمن بالعلم ، ويسلم بخضوع العلوم التجربية لمبدأ عامي ، ألا وهو مبدأ وقيد الحوادث واطرادها الطبيعي » (٢) .

فالروح الانتقاد به هي إذن عامل أسامي من عوامل الروح العلمية ، وهي ندفع الانسان إلى تمحيص كل أمر بمرض عليه ، فلا يسلم به إلا بعد الدرس والتحليل ، وهي مخالفة للسذاجة الطبيعية التي تجملنا عكى تصدبق كل شي ، وقد أشار ( باستور) إلى ذلك في خطاب ألقاه بوم تدشين معهد باستور فقال:

« لا تقرروا شيئًا من غير أن نبوهنوا عليه برهانًا نهائيًا • آمنوا بالروح الا نتقاد بة • • لأن كل شيءً • اخلاها باطل • ان هذا الأمر لمن أعوص الأمو ر • فليس من السهل أن بعتقد الانسان أنه كشف حادثًا علميًا هامًا • وأن يشعر بميل شد بد إلى إعلانه • ثم يكبج مع ذلك جماح نفسه أيامًا وأسابيع • لا بل سنو ات طو بلة • فيكافح نفسه بنفسه • ويهدم تجار به

Claude Bernard, Introduction à la Médecine expérimentale. ch. V. 3. (1)

<sup>(</sup>۲) المدر نفسه — فقرة ۹

ولا بعان ما كشفه إلا بعد أن يستعرض جميع الفرضيات المخالفة له · ولكن العالم الذي أصل إلى البقين ، بعد هذه الجهود الطوبلة ، يشعر بأعظم اللذات التي تستطيع النفس البشربة أن نتذوقها »(١) •



لويس باستور Louis Pasteur) لويس باستور

كان دمث الاخلاق ، أبي النفس ، يأبي النبم لبلاده أكثر بما يأباه لنفسه ، وقد اشتهر بين رجال العلم بابحائه في الاختمار والتولد العفوي ، وأصل بعن الأمراض وانتقالها ، قال فيه الموسيو (بولي ) ان الطبعة قد كاشفته بسر العدوى فاستطاع أن يجول مسبب الموت إلى دافع الموث ، وقال الاستاذ ( هكسلي ) ان هكتشفات باستور تساوي المايارات الخسة التي أعطتها فرنسة لألمانيا غرامة ،

ومن الأمثلة الدالة على فقدان الروح الانتقادية الصديق الحكايات الغريبة والأساطير المعجيبة ووصف الحيو انات الحرافية الني ذكرها مؤرخو القرون الرسطى وبعض علما الطبيعة في القرن السادس عشر ومنها أيضاً اعتقاد علما القرون الوسطى أنه يمكن استنتاج العلم كله من بعض المبادئ الكلية من غير أن بتحققوا صدق هذه المبادئ ومطابقتها للتجربة ومنها أيضاً في أيامنا هذه زعم بعض علما الاجتماع مثلاً أن الأمور كانت و لا تزال في كل زمان ومكان كا هي عليه الآن في زماننا ومحيطنا و

Discours d'inauguration de I, Institut Pasteur, (1)

ع - التجرم · - قلنا ان غابة العلم نظربة ، وانه يجب أن يطاب لذاته لا للتطبيقات العملية التي يمكن أن تستخرج منه ·

وقد بين (هنري بوانكاره) عند بجنه عن قيمة العلم ٤ ان في طلب العلم العلم شرفاعظياً وقال يجب أن تكون غابتنا البحث عن الحقيقة ٤ وقال (هوسي Houssay) (): في وسع العلم أن بتجرد تماماً عن التطبيقات العملية ، وأن يجتفظ مع ذلك با سباب بقائه وجماله الرائع وقوته القربوية ، وقد استخرج العلماء من دراستهم العلم اليوناني القانون الآتي: إن ارتقاء العلم متناسب طرداً مع درجة التجرد في دراسته ، وهذا صحيح ٤ الأن الميل إلى النتائج العملية دون الغايات النظرية بنضب منهن العلم، وبكون مثل العالم فيذلك كثل (اتالانت) (١٦) المي ألماها جمع تفاحات الذهب فحسرت قصب السبق ، قال (بيكون): ان الإله لم يخلق في اليوم الأول إلا النور ، ولم ببحث عن أي أمر مادي ٤ فعلى الباحث في العلوم الطبيعية أن في اليوم الأول إلا النور ، ولم ببحث عن أي أمر مادي ٤ فعلى الباحث في العلوم الطبيعية أن في اليوم الأول إلا النور ، ولم ببحث عن أي أمر مادي ٤ فعلى الباحث في العلوم الطبيعية أن في اليوم الأحكة الالهية ،

#### ٦- الصفات الاخلاقية

وللروح العلمية صفات أخلافية ، فأول هذه الصفات محبة الحقيقة ، والشجاعة الفكرية قال (غوبلو) (٢):

« إِن الافتناع بالقليل من الثقافة ليس على الأكثر إلا انقياداً سربهاً للجهل ، يخاف المرء أن بتعب نفسه في البحث ، فيفضل الجهل على العلم ، والعابة على الفهم ، وبعرض عن الجهد الفكري بدلاً من أن يجد اللذة في ممارسته » .

فالبحث عن الحقيقة بتطلب الشجاعة والنبات والعبر • قال ( بيكون ) : « ان بعض

Force et cause. p. 13 (1)

<sup>(</sup>٣) آتالانت (Atalente) ، بنت أحد ملوك ( سيروس ) ، كانت سريمة العدو ، فقالت لخطيبيها ؛ أنها لاتتزوج إلا شاباً يسبقها في الركض ، فاحتال عليها شاب يدعى ( هيبومن ) بتفاحات الذهب الثلاث التي أهدتها إليه الألهة ، فكان يلقي تفاحاته إلى الأرض واحدة واحدة فنقف ( آتالانت ) لتلتقطها حتى أدركها وربح قصب السمق .

Goblot, Traité de Logique, 377 (r)

العلماء يقتصر على الالمام بأوائل البحث والعبث بعض الملاحظات الأولية ، فاذا لم يجن من مباحثه هذه ثمرة مباشرة ملها حالاً ومال عنها إلى فيدها » والعالم الحقيقي لايخيفة جمع الملاحظات الطوبلة ، فقد وقف (ليونه) عشرين سنة من حياته لملاحظة دودة الصفصاف ، وجمع (باستور) أكثر من خمسين دودة حوير لمعرفة أمراضها ، ان قوانين الطبيعة محجوبة عنا بقناع كثيف والطبيعة لاتكشف قناعها إلا للمستحقين من أبنائها .

ولا يستطيع العالم أن يتجرد من أهوائه المضادة للعقل، والصادة عن الحقيقة ، إلا إذا كان شجاعً ، ولا يمكنه أن يسلم بما بعرض عليه من الحقائق المخالفة لآرائه إلا إذا تجرد من هواه ، فكم عالم أبعده النعصب عن الحق، وأوقعه الهوى في مهاوي الزلل ، وكم عالم أعوزته الشجاعة الفكربة فكم أفكاره ، خوفًا من معارضة البيئة لها ، ان الشجاعة الضرور بة للجهر بالحقيقة ، لا تقل عن الصوري للبحث عنها .

ومن هذه الصفات الخلقية الاخلاص للعالم ٠ ان الرغبة في تعلم كل شي مختلفة عن النجرد الفكري • فالذي يطلب اللذة في جمع الأفكار والعبث بها بعيد عن الروح العلمية بعد السماء عن الأرض • أما المخلص للحقيقة فهو العالم الحقبقي ، لأن الاخلاص يستلزم التجرد والغزاهة ، ومن مو و الحقائق في سبيل غايات وطنية أو دبنية أو أخلاقية ، كان جزاؤه الاقصاء عن حظيرة العلم ٤ ومَن لم يكن مخلصاً حاذقًا نزيها ، فلا يدخل معبد الحقيقة •

والنزاهة الفكربة تمنع العالم من النهضب الأثياء التي لم بتم عليها دليل قاطع ؟ وتدفعه إلى الاذعان بالحق وتدعوه إلى النواضع والنسامج ، وتولد في قلبه الشمور بتعقد الحوادث فيطلع عَلَى الاُخطاء التي ارتكبها غيره من العلماء ، وبدرك أنه معرض هو نفه المثل ذلك ، وأن وسائل استطلاعه ناقصة ، وأن النظريات العلمية في تبدل دائم ، فلا تدخل قلبه أبهة العلم ولا يخشي أن توضع نظرياته في الغربال وأن تصحيح وتتم ، وقد قيل المتواضع في العلم العلماء اكثره علماء كا أن المكان المنخفض أكثر بقاع الأرض ماء ،

والعالم الحقيقي بتمنى أن تقوَّم أخطاؤه ؟ لاأنه بعلم أن علم زمانه إنما هو مرحلة من مراحل التطور العلمي الدائم ؟ فلا بتعصب له ولا بتكبر ؟ بل بتواضع وبواضع غيره الرأي في سبيل الوصول إلى الحقيقة .

والعالم الحقيقي بعلم أنه ، دين الخيره من العلماء المنقدمين بما خلفوه من العلم • فقد قبيش

علمهم وطرقهم ومناهج بجثهم 6 ووجد بعده في المختبرات العلمية من الآلات مايسهل ملاحظاته وتجاربه ؟ وإمام أيضاً أنه مدين للمعاصرين وللوارثين بما قد يصححون من آرائه ، وما قد بكشفون من الأمثلة المؤبدة لأفكاره ، فهو أعلم الناس إذن بضرورة النعاوى في العلم وليس أدل على ذلك من استعانة علما العصر الحاضر بعضهم ببعض في البحث عن اليقين، وتعاون اللاحقين والسابقين في الكشف عن الحقيقة ، فالذي اخترع المحراث لا يزال اليوم إلى جانب الفلاح يحرث الأرض معه ، والذي اخترع الطباعة لا بزال إلى جانب العال بطبع الكتب معهم ، وهكذا تنقضي حياة الأفراد و ببقى مصباح العلم ما بقي الدهر ،

# ٤ - حدود العلم وضلاله

قيل من ازداد علماً ولم يزدد هدى لم يزدد عن الله إلا بعداً • فهل بؤدي العلم إلى تجسنين عمل الانسان وإصلاح أخلاقه •

لقد بين العلماء أن للمام حدوداً وضلالاً •

آ - منلال العلم بالنسبة الى العمل

قلنا ان العلم نظري فآفته إِذن الصدعن العمل •

آ - فهو بصرف العالم عن الحياة العملية ، ويحبب إليه العزلة والبعد عن الحركة والضوضاء فيقنع بلذة البحث العميقة ، ويجرد نفسه من العلائق والعوائق الاجتماعية ، حتى لقد شبهوا عنبرات العلما ، بالأبراج العاجبة التي يعتكف فيها بعض الفلاسفة ، وإذا قبل لنا أبها أفضل العلم أم العمل ، قلنا اسنا منتفعين بما نعلم مالم نعمل بما نعلم ، ولكننا إذا قايسنا بين العمل العلمي المحض والعمل المادي المحض فضلنا الأول عن الثاني ، لأن العمل المادي المحض فضلنا الأول عن الثاني ، لأن العمل المادي المحض الناس يبخر النفس ويجهل الانسان عبداً لحاجاته المادية وأهوائه ، وقد يسخره لغيره من الناس أو يسخره الله ، ولا يجد في عبوديته هذه شيئاً من السعادة ،

وفي أنصراف العلماء عن العمل واحتقارهم له خطر اجتماعي عظيم •

كان (ربدان) يحلم بمستقبل يسود فيه العلم ، وتوسد فيه الأمور للعلماء ، ولكن هذا الحلم لم بتحقق بعد 4 لأن أكثر الأعمال الاجتماعية لا تزال بعيدة عن النظيم ، فهذا عالم غيرعامل وذاك عامل غير عالم ، وأكثر الذين يطبقون منائج العلم لا يعر فون كهف يطبقونها ولا أين يستخدمونها ؟ إن العالم لا إكون عالماً حقيقياً حتى إكون عاملاً ؟ فاذا أعمض عن الحياة العملية خلا الجولا أشرار ؟ وضاع العلم بين الجهال ؟ وتفاقم الخطب ٤ وعمت العوضى . ومن المعجز أن بقصر العالم في هذه الناحية الاجتماعية وأن بنسى رسالة العلم . فأن العلم يجب أن بؤدي في النهابة إلى تخفيف عناء الانسانية واقتصاد الوقت ؟ وانقاص ساعات العمل حتى يجد العمال وفتاً للراحة ؟ يصر فونه في توسيع مدار كهم وتنحية عقولهم . ولكن الحضارة الحديثة قد زادت في بؤس العال ؟ وجعلت الآلة مسيطرة عليهم ؟ فجاء عملها هذا مخالفاً لغابة العلم ؛ فهاه عملها هذا مخالفاً لغابة أن تتوق نفسه إلى معرفة ما يحيط به من الأحوال ؛ وأن بعمل بعلمه لنفع أولئك الذين أضلهم الجهل ؟ حتى ظنوا أن العلم آلة عمياء تستعمل في كل شي عنم ان العالم بنفع ؟ وان لم بعمل وليس ذلك للجاهل ؟ ولكن خروج العالم من صومعته ضروري للاطلاع على ما يحيط به من الشقاء ؟ والبحث عن الوسائل المودية لتخفيف البؤس .

## ٢ - مندول العلم بالنسبة إلى النن

والعلم عمل عقلي يشتمل عكى أحكام برهانية، فليس يتعلق منه شي بالعواطفوالحساسية. وقد تولدت من ذلك آفات .

آ – العلم بشوم الكون وبقبحه وبفسد الذوق.

قال (روسكن) (۱) ان أبنية المعامل تشوه الطبيعة ، وأوساخها تفسد الأرض والمياه ه وقال (دوهامل) (۱) ان الصناعة تذبيج الاشياء على نمط واحد ، فتفتر صور الحياة المتنوعة وتصوغها في قوالب متساوبة ، وتجمد الفكر والعاطفة ، فلا يبقى في الكون أثر للجال، ولا في النفوس شعور بالفن ، وهذا بلقي شيئًا من النبعة على عانق العلم ، ولكن كيف يشوه العلم وجه الكون ، وهو الذي يكشف عن قوانينه الخفية ، ويطلعنا على مافيه من اتساق ونظام ، وكيف تضعف الصناعة الذوق ، وهي التي تنشر آثار الفن ، وتولد في نفوس العامة محبة الجال ، ولم بعضهم ان العلم يجفف القلب ويربطنا بالمادة ، ويبيت فينا الشعر ، أما نحن فلا نعنقد ذلك لأن العلم بكشف لنا قناع الطبيعة ، ويظهر لنا ماخفي من محاسنها ، فالكون اللانهائي الذي

<sup>(</sup>۱) ( روسكن Ruskin ) ۱۹۰۰ — ۱۹۰۰ كاتب انسكليزي كبير له نظريات مامة في فلسفة الجال والاجتماع .

Scenes de la vie future. Paris 1934 — ( G. Duhamel دوهامل) ( ۲ )

كشف عنه العلم أروع من عالم الأساطير المحدود ، لابل هو أسمى وأبدع ، والجمال العقلي أعلى من الجمال الحسي والجمال الرمزي ، لهذا تجد المتوحش محباً للأصوات الشديدة ، والألوان اللامعة ، أما التمدن فلا بستحسن إلا الخطوط المنظمة والافكار المرتبة ، فلا جمال إذن إلا في النو ازن والانسجام والتناسب ، ولا واسطة لادراك ذلك إلا بالعلم ، بل العلم نفسه ظاهرة من ظواهم الجمال الحقبق (١) .

#### - العلم لايغني عن الفن

الفن تابع لشخصية الفنان ، جامع لكل حسي ، شخص ، وطريف ، متنوع ، وهو وحدة في اختلاف ، أما العلم فلا يعنى بهذه الناحية المشخصة من الوجود ، ولا بنوق إلى معرفة هذا الناوع والتحدد والابتكار البديمي ، لأنه مستقل عن الشخصي ، فيقلب المشخص إلى مجرد والخاص إلى عام ، وببحث عن الوحدة في التجانس ، وبهمل الصور المتفيرة ، والعواطف الجزئية المتبدلة التي يرغب الفن في تصويرها وتخليدها ، وقد يجد بعض العلماء هذا التصوير تافها لنقص ذوقهم البديمي ، وجملهم قيمة العواطف البشرية ، واعراضهم عن جمال العالم الحسي وألوانه المختلفة ، ولا يستطيع العالم أن بدرك مافي العلم من جمال عقلي ، إلا إذا كان هونفسه قلدراً على تذوق الجمال الحسي ، فيرتقي كما قال أفلاطون من عشق الأجسام الجميلة إلى عشق النفوس الجميلة ، ومن عشق النفوس الجميلة إلى عشق المعقولات ،

#### ٣ - فلال الدام بالندية الى الافلاق

العلم لبس مضاداً الله خلاق 6 ولا بكون الانسان علماً حقيقياً إلا إذا كان فاضلاً • ولكن عبادة العلم قد ولدت بعض الآفات الأخلافية •

آ - قد بولد هوى العلم بعض المخاطر الأخلاقية -

فينسى الانسان واجباته اليومية نحو نفسه ونحو بني جنسه · فيسهر الليل لتنقيح العلوم ، وينسى الانسان واجباته اليومية نحو نفسه ونحو بني جنسه · فيسهر الله والاجتماعية · ويجد هذا الأمر ألذ له من الاعتناء بأولاده والاهتمام ببعض المشاريع العمرانية والاجتماعية أضف إلى ذلك أن بعض العلماء لايهتم بالانسان إلا ليجري عليه بعض التجارب أو يطبق عليه بعض النظر بات • فكأن الانسان في عبنه هيكل مؤلف من عظم ولحم ودم لافرق بينه وبين الحيوان الأعجم ·

H. Poincaré, Science et Méthode, p. 16 (1)

وقد بتخذ العلم ذربعة للمادبة الأخلافية •

فالعلوم التي نكاملت حتى الآن هي العلوم المادية ، وهي تبين لذا أن القوة الغالبة هي القوة المحالة الكبيرة ، وان العالم خاضع للقوة والعدد ، وان قانون الحياة هو تنازع البقاء ، وان الاصطفاء الطبيعي يودي إلى بقاء القوي وزوال الضعيف ، وان هذا القانون يشمل حياة الانسان أيضاً في كون التنازع بين الأفراد تزاحماً وقتالاً وبين الأم تطاحناً وحرباً ، ولا يفوز في هذا التنازع إلا القوي ، والقوي هو الاصلح ، هكذا يقلبون الواقع إلى حق ، وما هو إلى ما يجب أن يكون ، ويوقعوننا في مادية أخلاقية تتخذ العلم ذريعة لاثبات ، زاعمها ،

# ٤ - منلال العلم بالنسبة الى الفكر

وقد جمعوا ضلالات العلم كلها في قولم ان العلم يضبق الفكر .

آ – العلم يضيق الفكر •

كان ( بر تلو ) بقول لـ ( برونذير ) اني لااعرف العلم بل اعرف العلوم ، وفي هذا القول اشارة إلى العلماء الذين لا بعر فون من الدنيا إلا علمهم الذي اختصوا به ، فالرياضيون يحتقرون العلوم التجر ببية ، وعلماء المادة يحتقرون العلوم النفسية ، كل ضائق فكره بعلمه ، فلا بطلع على شيء بما يجري في النواحي الأخرى ، وقد يرده قبل فهمه والاطلاع على كنهه رداً في عماية .

#### وقد بولد ضيق الفكر عدم التسامع في العلم •

فيحثقر العالم كل دراسة فكرية ليس فيها ضبط كمي ويطلب في جميع العلوم درجة واحدة من الضبط مع أنه لا ينبغي أن يتحتم الضبط في كل ولفات العقل بقدر سوا ، وبالنسبة للأشبا غير المعينة يجب أن يبقى القانون شلها غير معين ، ولكن العاما ، يحتقرون كل معرفة لا تشتمل على التحقيق والقياس والبرهان ، وينسون ان المعرفة أوسع نطاقا من العلم ، فهناك معرفة فلسفية لا تكتفي بأقيسة العلم و براهينه الضيقة ، بل تربد أن تذهب بمسائلها إلى ماورا ، العلم وهناك عقائد دينية ومذاهب أدبية يرغب العقل في الاطلاع على كنهها ، فهل يجدر بالعقل ان يحصر نظره في دائرة ضيقة ، وأن يرد المسائل الفلسفية قبل أن بقيم البرهان القاطع على عدم المكان حلها ،

#### - - في الفلسفة شفاء من ضيق الفكر .

لاشفاء للعالم من ضبق الفكر إلا إذا أضاف إلى علمه قليلاً من التأمل الفلسني ، وعرف حدود كل علم بالنسبة إلى الآخر ، وحدد نطاق العلم بالنسبة إلى جميع المعارف البشرية وأدرك قيمة المعرفة بالنسبة إلى حياة الانسان ، فالعلم لابغني عن الفلسفة ولا بنوب عنها ، بل بتجه إليها ويخدمها ، وقد قيل ان الفلسفة تاج على رأس العلم ،

## ه العلم والصناعة

قال ( اوغوست كونت ) بالعلم يكون التنبؤ ، وبالتنبؤ يكون العمل · وهذا يدل عكي أن بين العلم والصناعة علاقة حقيقية ·

#### ١- تأثير العلم في الصناء:

كان فلاسفة اليونان بقولون ان العلم مضاد للصناعة ، ولكن الصناعة بالرغم من اختلافها عن العلم لا تخلو من أساس علمي ، فقد كانت الصناعة الاولى مستندة إلى معرفة نفعية ، وكانت هذه المعرفة مقتبسة من التجارب العملية الناجحة ، ثم ارتبطت الصناعة بعد ذلك بالسحو وخضعت للاعتقادات الوهمية ، وأصبحت في أبامنا هذه مبنية على العلم ، تؤثر فيها نتائجه وتبدلها مقاصده ،

آ – تأ ثهر ننائج العلم في الصناعة •

لقد قيل ان قدرة الانسان أعظم من علمه ، ونحن نضيف إلى ذلك ان الانسان لايسيطر عَلَى الطبيعة إلا بالخضوع لقوانينها ·

فقوانين العلم تساعدنا أولاً على التنبؤ بالحوادث الطبيعية قبل وقوعها ، فنحتاط لها ونتدبرها ونعد لها العدة ، ونحيط علماً بجدود أعمالنا ، فندراك ما يجب علينا أن لا نفعله وما يجب علينا أن لا نفعله ، ومن دخل اليوم إلى أحد المامل الحديثة ونظر إلى الأجهزة المخصصة لتصحيح الأخطاء العملية ، والأواص الموضوعة للعال ، أدراك مالهذه التدابير المانعة من الشأن في عالم الصناعة ،

ثم ان قوانين العلم تساعدنا ثانياً على الانتاج ، فني كل قانون علمي حدان المقدم والتالي، فأذا كان المقدم (ب) والتالي (ح) ، أماذا كان المقدم (ب) والتالي (ح) ، أماذا كان المقدم (ب) والتالي (ح) ، أماذا كان المقدم (ب)

فاذا وجد (ں) وجد معه (م)، وبالهكس · وعلى ذلك يكفي لاحداث (ح) أن يحدث(ں) والعلم لايطلع المهندسين على القوى الفاعلة فحسب، بل يطلعهم أيضًا على زمن الفعل، وعلى كمية القوى الضرورية له ·

وأخيراً فان قوانين العلم تدفع المهندسين إلى الاختراع العملي · مثال ذلك : ان العالم الكيميائي بكشف للكيميائي المتمرن عن قوانين تمازج الاجسام البسيطة على نسبة معينة ويدفعه بذلك إلى تخيل امتزاجات جديدة مماثلة لها · فالعلم بكشف إذن عن العلاقات الثابتة المسيطرة على الحوادث المتفوقة ، والصناعة أنحو نحو العلم فتجمع القوى المتفرقه بعضها إلى بعض ، وتحاذي في تدبيرها الصناعي وعلاجها تدبير الطبيعة العفوي · وكل استكشاف علمي جديد بولد تطبيقات عملية جديدة ، والتطبيقات يدعو بعضها بعضاً ، فتؤدي في النهاية الى الاختراع ·

تأثير الروح العلمية في الصناعة •

قلمنا ان الروح العامية هي روح وضعية ٤ فاذا اتصف المهندس بها ٢ كانت ملاحظاتة للحوادث التي يربد أن يؤثر فيها أصدق وأكمل ٠

وقلنا أيضًا ان الروح العامية هي روح ضبط وقياس • فاذا اتصف المهندس بها عادخل على ملاحظانه وتجاربه وتطبيقانه طربقة القياس والحساب والاحصاء • ان تأثير الأعداد في الصناعة أبلغ من تأثيرها في العلم •

وقلنا أخيراً ان الروح العامية هي روح تحليل وتركيب فهي تعلم المهندس عدم الاكتفاء بالنظريات السطحية المجملة ، وتدفعه إلى تحليل كل عملية من العمليات إلى ادوار مختلفة وحركات السيطة ، ثم إلى تركيب هذه الحركات البسيطة ثركيباً منظماً ، فيقاب عمله العفوي إلى عمل تأملي ، و بنسج انتاجه الصناعي بخيوط العقل .

و يمكننا في النهابة ان نذكر كثيراً من الأ مثلة الدالة على ان النظر بات قد تسوق سيف بعض الأحيان إلى تطبيةات غير مننظرة · فصناعة تصوير الألوان قد توادت من دراسة أشعة النور الساكنة ، وصناعة التبريد قد توادت من المباحث النظرية في الفيزياء الحديثة · فالمعلم قد بدل الصناعة بنتائجه وروحه ومقاصده ، فعلم الصناع تدير الامور قبل حدوثها ، وأكمل لهم الانتاج ، وسيره في طريق الانتراع ، ولا غرو فان العلم الحديث يختلف عن وأكمل لهم الانتاج ، وسيره في طريق الانتراع ، ولا غرو فان العلم الحديث بختلف عن

العلم القديم في هذه الناحية تمام الاختلاف، فقد كان علماء الماضي ببعثون في غابات الصناعة لا في ايجاد الوسائل النافعة لها • أما علما اليوم فيبحثون عن الوسائل لاعن الفاباتوفي ذلك كما بينا خطر أخلاقي عظيم •

# ٢ - تأثير الصناعة فى العلم

زعم بعضهم أن العمل بولد العلم 6 وأن النظر بات العلمية الجديدة انما تتولد من التجارب والأعمال الصناعية .

آ – تأثير نتائج الصناعة في العلم •

فالصناعة تهي العلم مسائل جدبدة و فتجد لها حلا عملياً ثم تمهد فيها اليه ليجد لها حلا نظر با مثال ذلك أن ( لافواز به ) لم يهتد إلى نظر با ه إلا عند البحث عن أشكال الفوانيس المدوبة و و أثير الما في الزراعة و وعن القيمة النسبية لكل نوع من أنواع خشب التدفئة و ( سادى كارنو) بحث اولا في آلالات البخاربة و لدت بحو ثه هذه علم الحرارة الحركي و وعلم القدرة و ( سنت و كاير و دوفيل ) بحث اولا في معدن البلاتين فنولد من ذلك علم الكيميا الفيزيائي و و ( باستور ) نفسه عني اولا بدراسة الحل والخمر واصراض دود الحرير ودا والكب ولم ببدأ بحوثه في الاختار الكحولي إلا عندما سأله احد صناع مدينة (لبل) وأبه في كحول الشمندر و

والصناعة تقدم للعلم مايحتاج اليه من آلات و فالمجهر قد جدد علم الفيز بولوجيا و المنظار وسع نطاق الملاحظات الفلكية و المحتجرات الفيزيائية والكيميائية بملو فبالآلات الفرورية للملاحظة والتجريب ولو فقدت هذه الآلات لنأخر العلم وقال احد العلما المعاصرين: « افي لانظر حوالي في محتجري و فتحتيفني هذه الآلات والأدوات التي لا استطيع أن استفني عنها و فلو انقر فت احدى صناعاتنا الحديثة ولم تحل مكانها صناعة اخرى غيرها و لتناقصت وسائل العمل واختل معها انتاجنا العلمي » (١) أضف إلى ذلك أن العالم لا بنقن استعال هذه الآلات الا إذا كان ذا ملكة صناعية و فقد كان علماء الماضي يصنعون آلاتهم بأبديهم

Bouty, La vérité scientifique (1)

أما علماء اليوم فيجدون هذه الآلات جاهزة في المعامل؛ فالصناعة توفر عليهم كثيراً من الوقت ، وتقدم لهم في الوقت نفسه آلات اكل من التي كانوا يصنعونها بأبديهم •

والمعمل بفذي المختبرات العلمية بالقوى المحركة التي لايستطيع العالم ان بولدها بنفسه، فقد تحتاج بعض التجارب إلى حرارة عالية او إلى ضغط شديد ، او إلى مغانط كهربائية قوبة فلا يجدها العالم الا في المعامل ، ان تأ ثير الصناعة في إر تقاء المغناطيسية الكهربائية ، لم بكن أقل من تأثير العلم فيها .

# ب - تأثير الروح الصناعية في العلم

فالصناعة أنظم طرق التجرب - كان (بيكون) بقول ان العالم لا يكتفي بالاصغاه لما تمليه عليه الطبيعة على بلا يطاب منها أن تجيب عن الاسئلة التي باقيها عليها ولكن الطبيعة لا تبوح بأسرارها إلا في شرائط خاصة ، فيضع العالم فرضية من النرضيات ، ثم يمتحن هذه النرضية بالتجرب ويحولها من فكرة مجردة إلى قالب مشخص مشتمل على الحوادث ، ولاغنى للعالم في هذا الا منحان النجريني عن انباع بعض القواعد الصناعية ، فاذا كن عالماً بها ادت تجاربه إلى امتحان النوضية وإذا كان غهر عالم بها ذهبت هذه التجارب سدى .

وتبدل حقيقة الايضاح العلمي • – وقد بين لنا (ميرسون \_ Meyerson ] أن النظريات العلمية ترجع في النهابة إلى تصوير الحوادث الطبيعية تصويراً • كانيكياً • حتى ال العلما فد صنعوا أجهزة • كانيكية ليد ثلوا بها مايجري من الحركات في ساحة المغناطيس أو في توازن ذرات الغاز • و كما بحث العالم في قوانين تركيب الاجسام ، مال إلى تصوير هذه القوانين بأشكال هندسية ثبيهة بالأثكل التي يرسمها المهندسون لنمثيل حركات الآلات • وقد شبه (وبهر) عمل العالم الذي يؤاف النظريات العامية بعمل المهندس الذي بنشي الآلات • فالحاجة إلى الانشاء والتركيب قد انتقات إذن من الصناعة إلى العلم •

وتقوي الروح الوضعية · — العلم يستند إلى الحوادث ، ويرتقي من مشاهدة الظواهم الحسية إلى القوانين العامة والنظريات الحجردة · ولكنه قد ببالغ في التجربد والتمديم ، فيبتعد بذلك عن الحوادث التي استند اليها ، وقد يخالفها عند إضطرار ، إلى اهمال بعض الكسميات في حسابه المجرد ، أما المهندس فيحسب لهذه الكديات المهدلة حسابها وبلفت نظر العالم إلى

الجزئيات، ويهبط به من عالم التأمل العقلي إلى عالم الحوادث، ويحيي الروح الوضعية التي أماتها التجربد.

وتدخل على النفكير العالمي شيئًا من المرونة ٠٠ فقد بعتقد العالم أن القوانين التي كشفها ثابتة لاتنفير ويشبهها بالحقائق الرياضية الثابئة و بالمثل الخالدة التي لاندثر ويشبهها بالحقائق الرياضية الثابئة و بالمثل الخالدة التي لاندثر ويزعم أنها مطلقة نهائمية و فيقع لذلك في مذهب اعتقادي جامد مانع من ارثقاء العلم ويزعم المهندس فيتعود على عكس ذلك وتبديل طرقه وتصحيح أفكار و بحسب الواقع وفيدعو العالم إلى تبديل نظرياته وقوانينه وجعلها متفقة مع التجربة واول الجهل الاعتقاد أن العلم قد أدرك نهابته وبلغ غابته وان القوانين التي وصل إليها هي القوانين النهائية وأحسن العلم ماكانت قوانينه مرنة وأي صالحة للتحول والتكامل بحسب مانقتضيه طبيعة الحوادث والصناعة تنقذ الفكر من وهم الحقائق النهائية واصطورة العلم المطلق و وتعيد إليه مرونته وحياته و

وقصارى القول أن العلم يخدم الصناعة عوالصناعة تخدم العلم عولولا هذا التعاون الماري الظلمة إلى النور ·

#### ٣–مقيفة العلم والصناعة

وهذا التعاون بين العلم والصناعة حمل بعض العلماء علىَ الظن أن كلاً منها بنحل إلى الآخر · فزعم بعضهم أن الصناعة أم العلم ، وزعم بعضهم الآخر أن العلم مبدأ الصناعة ·

آ - الصناعة ام العلم ٠ - أول الفكرة نهابة العمل٠

فالمام في فلسفة ( البراغمانيزم ) هو الصناعة الكاملة ، و العمل أصل كل شيَّ ، و الحقيقة العلمية لا يُختلف عن الحقيقة الصناعية .

وأصحاب هذا المذهب لا بقتصرون على القول ان الحقائق النظوبة قد تولدت شيئًا فشيئًا من الحقائق العملية ، بل بقولون إن الفكرة الصحيحة هي الفكرة النافعة ، و انها آلة ، كغيرها من الآلات ، لافرق بينها وبين المطرقة و المنشار ، فقو انين العلم وقوالب الفكر هي آلات عملية ، أو هي اصطلاحات نافعة مو افقة تساعد على تنفيذ الفعل ، ومن ظن أن قو انين العلم هي قوانين الطبيعة فقد أخفق في ظنه ورد بالخيبة في مطلبه ، فقو انين العلم

لا تكشف كشفاً ، بل تخترع اختراعاً • ومعيار الحقيقة إنما هو النجاح في العمل • وكما كان النجاح أكمل ، كان اليقين أبلغ وأعظم • وصناعة العلم لا تومي إلى توطيد دعائم النجاح ، وتحصيل الحاجات الطبيعية ، فحسب، بل ترمي إلى التوفيق بين الناس و تثبيت الارتباط ببن أفكارهم • فالعلم بتولد إذن من الصناعة ويسير في طويقها •

وإذا عمقنا النظر في مذهب (البراغمانيزم) أدركنا أنه بنكركرامة الفكر وقيمته فالنجاح في الممل لا يكفي لا يضاح حقيقة العلم ، بل قد بنجج الانسان في الأور عرضا وانفاقا ، ولا يكون نجاحه هذا مصحوبا بعلم ، والعقل البشري يوبد أن بتجرد من سيطرة العمل ، وأن بتحررمن الفابات العملية والأغراض النفعية (علم النفس ص٦٢٦) وأن بطلب العلم لذاته ، نعم ان للحاجات الطبيعية وضرورات الحياة أثراً في لكون العلم ، ولكن هذا الأصل الوضيع بعيد جداً عن الغابة التي يرمي إليها العلم النظري الحجرد ، ولكن هذا الأصل الوضيع بعيد جداً عن الغابة التي يرمي إليها العلم النظري الحجرد ، وبعير محرى الحياة ، وبعدل معناها ، ويستبدل بالعمل الغريزي عملاً معقولاً ، ولا يشعر بالطمأ نينة إلا إذا أضاء فعله بنور العقل ، وأدرك الغابة التي يرغب فيها ، والوسائل المؤدبة إليها ، فني هذه الحالة وحدها محافظ الانسان على كرامته ، وبأتي ماهو جدير به من عمل معةول ، وفكرة بينة واضحة ،

## ب - العلم مبدأ الصداعة - • آخر الفكرة أول العمل •

زعم بعض العلماء أن الصناعة تنحل إلى العلم ، فالعالم بدرس الصناعات التجرببية ، و و العلم المدرس الصناعات التجرببية ، و و المالم المناعل المناعل المناعل المناعل المناعل المناطق المناط

وقد يستخرج العالم هذه القواعد العامة من علمه النظري ، فيطبقها على الأحوال الجزئية ، قال (اوغوست كونت): ان أعظم التطبيقات العلمية شأنًا ، إنما بتولد من النظريات الموضوعة لغابة علمية محضة ، وهذا بدل على أن العالم يستبدل بالطرق العامية المصاء طوقًا علمية ناطقة ، فالطرق العامية الجامدة تصليح للأعمال الجزئية المحدودة ، أما الطرق العلمية المونة فتصلح لكثير من الأعمال ، ويستطيع العالم أن ببدلها بحسب حاجته ومقاصده ،

فالعلم بنقلب إذن بالنطبيق إلى صناعة عقلية واضحة ، حتى لقد قبل ان الصناعة هي علم تطبيق .

# ج – بين العلم والصناعة اخلاف حنيقى

فنابة العلم من دراسة الكون تفهم الحوادث وتوضيحها بقوانين عامة مسيطرة عليها ، فهو بدرس الكون كما هو ، لا كما ير بدأن بكون ، وبعلل الحوادث تعليلاً يساعد، على النبؤ بنتائجها .

وهذه النابة مطابقة لطبيعة العقل الأساسية ، فلا حاجة لتسو بغها وإظهار صوابها ، لأن طبيعة العقل تقتضي أن يجد العالم في الكون نظامًا عقليًا مقبولاً ، وسواء أكشف هذا النظام بصناعة تجرببية خاصة ، أم كشفه بتقليد صناعة المهند سين ، فان غابته مختلفة تمامًا عن غابة المهندس .

أما غابة المهندس فهي تبدبل الكون 6 فلا بدرس الحوادث لمعرفة قوانينها فحسب 6 بل بدرسها لمعرفة الوسائل المساعدة على استثارها • ولا بقتصر على تفهم قوانين الطبيعة 6 بل يوبد أن يوكبها تركيباً جدبداً • ويستخرج من أوكيبها أمراً صناعياً لا وجود له في الحالة الطبيعية • فهو إذن لا يبحث عن نظام الكون كما هو 6 بل يربدأن بغير هذا النظام و يحوله إلى مايجب أن بكون •

فغابته تجتاج إذن إلى مسوغ ، لأنه يربد أن يستبدل بالنظام الحقيقي نظاماً آخر ، ويمتقد بدون برهان أن هذا الا خر أحسن من الواقع وأكمل منه ، ولكن هل يحق للانسان أن يبدل الواقع ، وأن يخلق نظاماً جدبداً مختلفاً عن نظام الطبيعة ? قد يكون النظام الحقيقي مخالفاً لأحلام الانسان فيثور عليه ، وبرغب في تغيير سننه ، وقد يكتفي بالاطلاع على نظام الكون الضروري ، فيستسلم للقضاء ، ويرضى بما قدر له ، على طريقة الواقيين ؛ فأي سلوك نفضل وأبة غابة نرجح ، هل نرضى بما هو أم نبدل وجه الأرض بأحلامنا الواسعة ، ان أكثر الناس ير بدون اليوم أن يكافحوا الطبيعة ويجعلوا سننها متفقة مع حاجاتهم و وغائبهم ، واكن المهند سين الذين ببدلون الواقع بالاستناد إلى العلم لايقيدون أعمالهم دائماً بذكرة الخير ، و لا يجدون أل سف كل وقت مسوغاً معقولاً ، فهم لا يحاصبون

انفسهم ولا بفكرون في سعادة الانسان ومستقبل الحضارة ، وقد يستخدمون نتائج العلم في طربق الشهر ، فيسيئون إلى العلم والأنسانية .

وقصارى القول أن عابة العالم هي نفهم الكون ؟ اما عابة المهندس فهي تبديل الكون ٠ الأول بكتني با يضاح نظام الكون ؟ والثاني لابكتني به ؟ بل يربد أن ببدع نظاماً جديداً متفقاً مع أحلامه ورغائبه ؟ فغاية الأول لاتحتاج إذن إلى مسوغ عقلي او اخلاقي اما عابة الثاني فتحتاج إلى مبرر بثبت انها متفقة مع غاية الأنسان وسعادته • وعلى ذلك فالعلم قد يستغنى عن الفلسفة ؟ اما الصناعة فيجب أن نبقى خاضعة لها •

#### ٦ - نصنيف العلوم

وبنبغي لنا الآن أن نصنف العلوم المختلفة وأن نرتبها صنفاً صنفاً ، كما بِفعل العالم الطبيعي الذي يصنف الأحياء بجسب تشابهها واختلافها ·

للملوم موضوعات متبابنة وطرق مختلفة ؟ بعضها بقنع بالحقائق النقر ببية ؟ وبعضها الآخر لا بقنع إلا بالأ مور البقينية ؟ وقد يسطو العلماء بعضهم على بعض فيخرجون من دائرة بجثهم الى دائرة غيرهم ؟ من غير أن بكون هناك خطة مرسومة ؟ وطربقة معلومة • وغابة ما يرجونه أن بكشفوا الحقائق الجديدة ؟ لا أن ببحثوا عن المكان الذي ستحتله هذه الحقائق من مجموعة العلوم •

# نقديم العمل العلمي .

ان اتساع نطاق المباحث العلمية من جهة 6 وإزدياد الصعوبات في تعميق دراسة الحوادث الطبيعية من جهة اخرى ، كل ذلك جعل تقسيم العمل ضرورها بين العلماء ، فلا يعمق أحده علماً من العلوم بجميع أجزائه ، بل بقضي أيام حياته كلها في جزء صغير من علم واحد .

ولتقسيم العمل بين العلماء منافع كثيرة ، منها أن الاختصاص يجعل العالم اعمق نظراً ، وأحسن احاطة بموضوع علمه ، وبكسبه طرق البحث الضروربة ، فتأتيه الامور عفواً وتنقاد له صفواً وتنكشف له وسائل العمل ، وتتيسر له معرفة الآلات ، حتى يسهل عليه

الوصول إلى الغابة ، ان ارتقاء الصناعة والعلم في هذا العصر الأُخير يرجع إلى تقسيم العمل بين العلماء

ولنقسيم العمل العلمي بعض المصار ، منها ان الاختصاص العميق بضيق ساحة الفكر ويمنع العالم من ادراك الخطوط العادة ، فتصده الجزئيات عن معرفة الحقائق الكلية المشتركة بين العلوم ونلقي على نظره حجاباً ، لذلك قال ( اوغوست كو نت ) يجب أن يضاف إلى العلماء الاختصاصبين عالم جديد بدرس الأ مور العامة المشتركة بينهم ، وبوسع مباحثه ويعممهاحتى يحيظ بالعلم من حيث هو علم ، ولا ينتظم هذا الأور ولا بنهيأ الا للفياسوف الذي يدأب في البحث عن كليات العلوم ، وبغرغ مجهوده في معرفة طرقها ومبادئها ، وبيان علاقاتها بعضها ببعض وتشابهها ، حتى ينكشف له الغطاء عن المعلوم والحجهول ويطاع على حدود العلوم ويرجع كثرنها الظاهرة الى وحدتها العميقة ، وهذا الأمر شاق ، وطربقة وعن ، عوزيز المطلب ، لا يمكن الوقوف على حقيقته الا بنصنيف العلوم ،

#### لمخذ ناريخيذ

لقد صنف الملوم من الفلاسفة الأقدمين (آرسطو) و (ابن سينا) و (ابن خلدون) و من فلاسفة العصر الحديث (بيكون و (دالامبير) و (آمبير) و (اغوست كونت) و (هريرت سينسر) وغيره وانذكر الآن بعض هذه التصنيفات على سبيل التحفة •

فما قاله آرسطو ان فعالثيناالنظوبة قد تستهدف المهرنة الأطلاع او الابداع او الانتفاع وان الهلوم تنقسم بحسب هذه الغايات النلاث إلى علوم نظرية (كالرياضيات والطبيعيات) وعلوم شعربة (كالبلاغة والشعرو الجدل) ، وعلوم عملية (كالأخلاق والاقتصاد والسياسة) وقد نحا هذا النحو في تصنيف العلوم كثيرون من فلاسفة العرب ولكننا نقتصر في

هذا الكتابعكي ذكر تصنيف أبن سيماً · تنقسم العلوم عند الشيخ الرئيس إلى نظربة مجردة وعملية · اما النظربة المجردة فتنقسم إلى ثلاثة أقسام العلم الأسفل، ويسمى العلم الطبيعي ، والعلم الأعلى ويسمى العلمالا لمي ، وأما العلوم العملية فتنقسم ايضاً إلى ثلاثة اقسام علم الأخلاق ، وتدبير المنزل ، وتدبير المدبنة ·

<sup>(</sup>١) ابن سينا ¢ تسع رسائل في الحسكمة والطبيعيات ~ ص٥٠٠

وقد أعلن (دبكارت) في فجر الفلسفة الحديثة وحدة العلم والطربقة ، وفكر في السيس علم كلي محبط بالكائنات ، قال ان الحكمة أشبه شي بشجرة جذورها علم ما بعد الطبيعة ، وجذعها علم الطبيعة ، وأغصانها العلوم الأخرى كالطب و المكانيك والأخلاق ، وهذا القول شبيه بقول الرواقيين الذين شبهوا العلم بجدبقة خصبة ، المنطق سورها ، وعلم الطبيعة أرضها ، وعلم الأخلاق تمارها .

#### نصنیف (بیکون)

أما تصنيف (ببكون) الذي أخذ به (دبدرو) و (دالا ، بر) ، فهو على أساس القوى المقاية التي تدرك موضوعات الملوم ، ويشتمل هذا القصنيف على ثلاث زمر رئيسية علوم العقل ، وعلوم الغراكرة ، وعلوم الخيال ، أما علوم المقل فتسمى فلمعة م و تنقسم إلى ثلاثة أقسام الإله، والانسان ، والطبيعة ، وأما علوم الذاكرة فتسمى مار مجماً وتنقسم إلى التاريخ المطبيعي ، والتاريخ المدني ، والتاريخ المقدس ، وأما علوم الخيال ننشتمل على الشعر والفنون الجيلة ، وهي تبحث في الأمور الخيالية لا في الأمور الواقعية ،

محاس هذا الشهنيف ٠- من محاس هذا التصنيف ايراده تاريخ الكنيسة في باب التاريخ المدني، فقد كان لناريخ الكنيسة في زمانه صفة دينية ، فأصبح اليوم علما مستقلاً وسمي علم تاريخ الاديان ٠ ومن محاسنه أيضاً اهتامه بناريخ الأدب وببان أثره في معرفة حقيقة النفس البشربة و تطورها ، ومنها تذكيره علما الطبيعة بضرورة ملاحظة الأشكال الاستثنائية من عجائب المخلوقات وغوائب الموجو ادت ، سوا كانت هذه الأشكال من عمل الانسان أو من عمل الطبيعة ،

مساوى هذا النصنيف - ومن مساوى هذا النصنيف خلطه بين العلم الحقيقي والفن واير اده الشعر والموسيقى و النصوير في باب العلوم ، ومنها استناده إلى أساس القوى المدركة في نقسيم العلوم ، وزعمه أن بعض هذه العلوم إنما يرنكز على العقل ، وبعضها على الذاكرة ، وبعضها الآخر على الخيال ، مع أن كل علم منها يجناج إلى هذه القوى النفسية الثلاث قال (كوندورسه) اطلب إلى طفل أن ببرهن لك على نظرية من نظريات الهندسة ، انه

لا يستطيع ذلك إلا اذا استخدم في البرهانعقله وذاكرته وخياله ، وهذا القول صحيح بالنسبة إلى التاريخ والشعر والفلسنة ، فالمؤرخ يرى الوقائع الماضية بخياله ، وبنقدها بعقله ، والشاعر يحفظ تحف الفن القديم ويستخدمها في صناعته الجديدة ، أضف إلى ذلك ايضاً ان تحليل قوى المدرك إلى ثلاث ، إنما هو تحليل ابتدائي لابنطبق تماماً على مسلمات علم النفس ،

# نعنیف آمیر

صنف (آمبير) العلوم عَلَى أُ ساس الموضوعات التي تبحث فيها ٤ و كان طموحه بعيداً فأراد أن بدخل في تصنيفه جميع الحقائق التي يستطيع العقل البشري أن بدر كها • ولا فرق في ذلك عنده بين الصناعة والعلم ٤ لأن الصناعة تقتضي العلم بالوسائل المؤدبة إلى الغاية •

قال (آمبير) (٢٠): (لقد فرقوا بين العلم والصناعة ، فقالوا ان العام يفتصر على المعرفة ، وان الصناعة تشتمل على المعرفة والعمل مدأ ، مثال ذلك ان العالم الطبيعي يعرف خواص الذهب ، اما الصائغ فيعرف خواصه ويعرف في الوقت نفسه الطرق الضرورية لأذابته وطرقه وسبكه ) .

و ترجع موضوعات العلوم والصناعة بحسب هذا الاعتبار إلى عالمين عالم المادة وعالم النفس فتسمى علوم العالم الأول علم مأ كو نيم « Sciences cosmologiques » و تسمى علوم العالم الثاني علم ممنوية « Sciences noologiques » و ثم ان كلا من هذين العالمين العالمين و كل قسم من هذه الأقسام إلى فرعين فينتج من ذلك اربعة فروع مادبة واربعة معنوية .

ثم بنة سم كل فرع من هذه الفروع إلى اربهة علوم أولية ، وكل علم من هذه العلوم الأولية إلى أربعة علوم ثانوية ؛ فينتج من ذلك كله ١٣٨ عاماً وإليك الآن قائمة العلوم الأولية في كل من العالمين المادي والمعنوي .

<sup>(</sup>١) ولد ( آمبير Ampère ) في ليون ( ١٧٧٥ – ١٨٣٦ ) وكان رياضياً وفيزيائياً مماً ، فكشف قوانين التيارات الكهربائية والكهربائية الحركية ، ثم ألف كتاباً في فلسفة الدلوم -Essai eur la phi عام ١٨٣٠ ٠

Essai sur la philosophie des sciences ( y )

| نه ( - الشريع العام ( الشريع العام ( الشريع العام الاجتماعي ( العناعة الحريبة ( العناعة الاجتماعي ( السياسة ( | المام | ۱- علوم الاشارات (۲ = اللنان ۲ = الادب ۲ = الحال ۲ = الحال ۲ = الحال ۲ = الحال ۲ = التربية | <ul> <li>العلوم الفلسفية</li> <li>العلوم الفلسفية</li> <li>الاخلاق النظري</li> <li>الاخلاق النظري</li> </ul> | العلوم المعنوية |                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|---------------------|
| ٠ - الفيزياء الطبي اللاجتهاعية ٩ - الطب العام                                                                                                                             | ۱ = النبات<br>۲ = الزراعة<br>۳ = الحيوان<br>۲ = تية الحيوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٠ = الفنزياء الـ المعقيقية<br>٣ = الصناعة<br>٣ = المعانات الارض<br>٣ = المعادن             | ٠ - علم العدد<br>٣ - المكانيك<br>٣ - المكانيك<br>١ - العلق المعثوية                                          |                 | فاقر العلوم الاولية |
| الفيزيولوجية (٢ – السلوم الطبية                                                                                                                                           | ا - العلوم ( - العلوم الطبيعية )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الحقيقية (٢- العلوم الغيزيائية                                                             | العلوم الكونية ( اس الرياضيات ( اسلوم الكونية (                                                              | العلوم الكونية  |                     |

اما المبدأ الذي سار عليه (آمبير) في تقسيم كل علم من العلوم إلى علمين من الدرجة الثانية وأربعة علوم من الدرجة الثالثية ، فهو مبدأ نفسي استخرج من كيفية ادراك القوى العقلية موضوعات العلوم المختلفة ، فإما أن تقتصر في إدراكها على مشاهدة الظواهر ، وإما ان تتعمق في دراسة الأمور فتوضح الظواهر الطبيعية بالقوانين العميقة ، وإليك قائمة تبين انقسام علم النفس إلى أربعة علوم ثانوبة :

| العلم الثالث                                                                                                                                                                | المام الثاني                    | العلم الأو ل |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|--------------|--|
| ا — علم النفس ويشتمل على وصف حوادث<br>النفس •<br>٧— المنطق ويشتمل على دراسة صور الفكر<br>المجردة •                                                                          | علم النفس الأولي<br>أو الوصفي   | علم أليفس    |  |
| <ul> <li>١ - علم الأصول ويشتمل على تطبيق قوانين</li> <li>الفكر على العلوم •</li> <li>٣ - علم نشو• المعاني ويشتمل على بيان أسباب</li> <li>المعاني و ينية تكونها •</li> </ul> | علم النفس النظري<br>أو التعلملي |              |  |

قيمة هذا النصنبف · - لاشك ان المبدأ الذي استند إليه (آمبير) في تصنيفه هو مبدأ صحيح ، لأنه صنف العلوم على أساس الموضوعات التي تبحث فيها ، ولكنه لم يتقيد بهذا المبدأ كل التقيد ، بل نظر ايضاً كما رأبت إلى القوى العقلية التي تدرك موضوعات العلوم .

ومن الصعب أن ببالغ الانسان في التناظر اكثر بما بالغ فيه (آ.بير) حتى لقد ذكر لنا علوماً لاوجو دلها إلا في قائمته ؟ ولكن هذا الميل إلى التناظر قد ساقه إلى كثير من الآراء الجديدة .

ومن مساوئ هذا التصنيف خلطه بين العلوم الحقيقية والصناعات ، وميله إلى تجزئ العلوم ،حتى غابث عنه علاقاتها الشتركةووحدتها .

#### نصنیف (اوغوست کونت)

صنف (اوغوست كونت) العلوم على أساس موضوعاتها ، فقايس بينها ، ودرس علاقاتها المشتركة ، فلم بنبت منها في تصنيفه إلا العلوم المجردة المشتملة على القوانين ، أما العلوم المشخصة أو الوصفية ، أو العلوم التطبيقية فلم يهتم بها ، والعلوم المجردة أو العلوم الأساسية ستة :

Mathématiques

Astronomie

Physique

Chimie

Chimie

Biologie (ou physiologie)

Sociologie

Sociologie

Mathématiques

Physique

Chimie

Sociologie

Sociologie

Physique

Chimie

Ch

وقد جبل الرياضيات أول العلوم الأساسية لأن موضوعها أكثر تجر بداً ونصمياً من سائر موضوعات العلوم الأخرى • وهي كما قال ( اوغوست كونت ) نفسه • الآلة الضهروربة لجميع العاوم • وجعل علم الاجتماع آخر العلوم الأساسية لأن موضوعه أكثر تشخصاً وتعقداً من غيره • وإذا عمقنا النظر في ترتبب العلوم على هذا النحو • تبين لنا أنه خاضع للمبادئ الآتية:

ا - فالبدأ الأول ، هو مبدأ از دباد التعقيد و تناقص التعميم ، ان الرياضيات هي أع العلوم ، وأقلها تعقيداً ، لأنها نبحث في البسائط المجردة ، أما علم الفاك فهو أخص من الرياضيات ، ولكنه أكثر منها تعقيداً ، لا بهحث في الأشكال والأعداد فحسب ، بل يضيف إليها معنى الكتل الماد بة ، ويضم إلى طر بقتها الاستنتاجية طربقة الملاحظة ، وأما علم الاجتاع فهو أخص جميع العلوم الأساسية وأكثرها تعقيداً ، لأن موضوعه بتضمن موضوع علم الحياة ، كما أن موضوع علم الحياة بنضمن موضوع علم الكيمياء ، وهكذا - فاذا مسرت من العلم الأول إلى العلم السادس زاد التعقيد ونقص التعميم ، وبالعكس ،

٢ - والمبدأ الثاني هو مبدأ تعلق العلوم بعضها ببعض • ان علم الفلك تابع للرياضيات

وعلم الفيزياء تابع لعلم الفلك • فكل علم تابع للذي قبله • و مستقل عنه وعن العلم الذي يليه • وفي كل علم متأخرشي لا وجود له في العلم المنقدم • ان قو انين علم الحياة تابعة لقوانين علم الكيمياء • بمه في أن كل قانون في علم الكيمياء يصدق في علم الحياة ولكن هذا التعلق لا يرجع علم الحياة إلى علم الكيمياء • فعلم الحياة مستقل إذن عن علم الكيمياء وغم اتصاله به > كما ان علم الكيمياء مستقل عن علم النيزياء وعلم الحياة معا > فالاستقلال والاتصال لا يكونان في العلوم إلا نسبيين •

٣- والمبدأ الثالث هو مبدأ نشوء العلوم و تطورها ، وهو بدل على أن بين فكرة ترتيب العلوم وقانون الأحوال الثلاث صلة عميقة ، ولا غرو فان (اوغوست كونت) قد كشف قانون ثرتيب العلوم وقانون الأحوال الثلاث في ليلة واحدة (١١) ، وهذا بوضح لنا نشوء العلوم وتطورها وتتابع استقلالها عن الفلسفة ، فالرياضيات استقلت عن الفلسفة على عهد (اقليدس) ، وعلم الفلك على عهد (كوبرنيكس) ، والفيزباء على عهد (غاليله) ، والكيمياء على بد (لافوازبه) ، وعلم الحياة على بد (كاردبرنار) ، وعلم الاجتماع على بد (اوغوست كونت) وتلاميذه ،

٤ - والمبدأ الرابع هو مبدأ التعليم ، وهو بدل على أن العلوم السنة مرتبة هنا بحسب نظام تعليمها ، فيكون الابتداء بالر باضيات ، والانتهاء بعلم الاجتماع .

وم تم هذا الفصيف • - عناز تصنيف ( اوغوست كونت ) عن غيره من التصنيفات بفكرة ترتيب العلوم و بيان علاقاتها المشتركة و تسلسلها بعضها ببعض • فالعلوم كما قال ( غوبلو ) نؤلف جملة واحدة • لابل هي أجزا • مختلفة لكل و احد • على أن فر بقًا من الفلاسفة قداننقد هذا التصنيف:

ا – فيما قاله (كيزو) و(رابيه) ان أعظم خطأ وقع فيه (اوغوست كونت) ، هو ظنه أنه يمكن إرجاع الظواهر العالية كظواهر الحياة والاجتاع إلى الخواص الرباضية ، وان العلم الرباضي هو العلم الأوحد الجامع لسائر العلوم .

ولكن هذا التأويل مخالف تماماً لفكرة (اوغوست كونت) ، فقد صرح صاحب المذهب الوضعي غير مرة بأن هذا التأويل مخالف لمبادئه ، وان مبدأ استقلال العلوم هو من مبادئه

P. Laffitte, Cours de phllosophie Première, p. 353 (1)

الرئيسية · قال في آخر الدرس الأول من كتاب الفلسفة الوضعية ان غاينه لبست توحيد الحوادث الطبيعية › بل انقاص عدد القوانين العامة الضروربة لإبضاحها ، وان ارجاع جميع القوانين الطبيعية إلى قانون واحد أو وعر الملتمس بعيد المتناول · نعم ان قوانين الفيزياء صادقة في علم الكيمياء ، ولكن موضوع هذا العلم الأخير لا بنحل إلى العلم الأول ·

٢ - ومما قاله ( هربوت سبنسر ) أن ( اوغوست كو نت ) لم بِبالغ في فكرة خضوع العلوم بعضها لبعض كم إلا لأنه صرف عنابته كلها في بيان ترتيبها و تسلسلها ، فتغاضى عن الفوارق التي تميزها و لذلك جاء تصنيفه نافصاً لا أثر فيه لعلم النفس ولا لعلم المنطق.

وربما كان اهنام (اوغوست كونت) ببيان خضوع العلوم بعضها لبعض أعظم من اهتمامه باظهار فوارقها المميزة، ولكنه لم بغفل كا بينا عن مبدأ استقلال العلوم أبداً ولم نر مثل تصنيفه تصنيفا أعطى كل علم من العلوم حقه في الترتيب والنسلسل · فلم يهمل علم النفس كا زعم (سبنسر) بل عده علماً انتقاليا متوسطاً ، ترجع ظو اهره تارة إلى علم الحياة ، وأخرى إلى علم الاجتاع · ولا يزال بعض علما النفس بعتقد اليوم ان ظواهر الحياة النفسية تابعة لحوادث الحياة والاجتاع ، وهذا صحيح إلى حد بعيد ، إلا أنه كا بينا سابقاً لا ببطل استقلال علم النفس (۱) .

٣ - ومما أخذ على (اوغو ست كونت) في تصنيفه هذا اعتقاده أن موضوع العلم إنما هو البحث في العلاقات هو البحث في الموجود ات، في حين أن موضوع العلم يجب أن يشتمل على البحث في العلاقات العامة التي تربط هذه الموجود ات المختلفة بعضها ببعض .

قد بكون البحث في الملاقات العامة أعظم خطورة من البحث في الموجودات ، ولكن ( اوغوست كونت) لم يهمل هذه الناحية أيضًا ، بل أشار إليها في كتاب الفلسفة الوضعية غير مرة فجعل موضوع العلم مشتملاً على دراسة الموجودات المختلفة وبيان علاقاتها العامة .

٤ - ولعل أحسن ماجا، في نقد هذا التصنيف قولهم ان (اوغوست كونت) قدصنف العلوم على طبقات نهائية جامدة ، لاعتقاده ان العلم قد أدرك درجة الكمال، وان الحالة الوضعية هي الحالة النهائية في تطور الفكر البشري، وان غابة ماترجوه الفلسفة أن تجمع كليات العلوم و ترتب ننائجها ، وهذا الاعتقاد ضبق، لابل هو مخالف لروح التطور والتكامل،

<sup>(</sup>١) راجع كـتاب علم النفس ، ص ( ١٠٢ – ١٠٣)

وأحسن التصنيفات العلمية ماكان مون القوالب ، لين الطبقات، قابلاً للتبدل بحسب ارتقاء العلم .

# نصنف (هربرت سينسر )(١)

صنف ( هربرت صبنسر ) العلوم على أساس العلاقات المختلفة الني بشتمل عليها كل علم فقال ان العلم ببحث في العلاقات العام أو في عناصر الاشباء أو في خواصها الحقيقية والجزئية ؟ لذلك انقسمت العلوم عند م إلى ثلاثة أقسام على النمط الآتي :

فأول مانصادفه في هذا التصنيف بما قد بؤخذ عليه قوله بأن هناك علوماً مجردة وعلوماً

H. Spencer, La classification des sciences 1864 (1)

مشخصة ، ونحن وإن كنا نعترف معه أن بعض موضوعات العلوم يغلب عليه التجربد ، وبعضها الآخر بغلب عليه التشخيص ، إلا اننا نجد ان كل علم هو في الحقيقة مجرد ومشخص معا ، فهو مجرد في أقسامه العالمية التي نبحث في العلاقات العامة ، ومشخص في اقسامه الأبتدائية التي تشتمل على وصف الحوادث والموجودات ، ثم ان (سبنسر) أدخل علم المكانيك في طبقة علوم الحوادث مع أن هذا العلم يحتوي على علاقات عامة ، لاتقل تجربداً عن الصور العامة التي يبحث فيها علم المنطق أو علم الرياضيات ، وبؤخذ على هذا التصنيف – فوق ذلك – انه ادخل علم الحياة وعلم الاجتماع في صنف العلوم المشخصة ، مع ان هذين العلمين يبغيان الكشف عن علاقات عامة لاتقل تجربداً ، من حيث نتائجها ، عن العلاقات التي اشتمل عليها علم الفيزياء أو علم الكيمياء ، وقصارى القول ان (سبنسر) قد اهتم بأختلاف العلوم وثبانها أكثر مما اهتم بعلاقاتها المشتركة وثرتيبها ، أما (اوغوست كونت) فقد أعطى هذه الناحية الأخيرة حقها من العنابة ، وقدم البسيط منها على الركب والعام على الخاص حتى هذه الناحية أن منطقياً ، وثرتيب العلوم على هذا النحو إنما يرجع إلى الفلسفة ، لأن الفلسفة ، وثرتيب العلوم وثرتيب العلوم وثرتيب العلوم وترتيب العلوم وترتيب العلوم وترتيب العلوم وترتيب العلوم وترتيب العلوم على هذا النحو إنما يرجع إلى الفلسفة ، لأن الفلسفة ، ودراسة كليات العلوم وثرتيب العلوم وترتيب العلوم على هذا النحو إنما يرجع إلى الفلسفة ، لأن الفلسفة ، ودراسة كليات العلوم وثرتيب العلوم وترتيب العلوم على هذا النحو العام على المنات العليم العلوم وترتيب العلوم على هذا النحو العليم العلوم وترتيب العلوم على هذا النحو العلوم وترتيب العلوم على العلوم العلوم العلوم العلوم العلوم العلوم على العلوم العلوم العلوم العلوم العلوم العلوم العلوم العلوم الع

ولكننا لانتصور اليوم وظيفة الفلسفة على الوجه الذي قصوره (اوغوست كونت) لأن العلوم تؤلف بنفسها كلاً كاملاً ، ولا تجناج في ذلك إلى منظم خارجي ، قال (غوبلو) في كتاب مجموعة العلوم (١) « الحقيقة تبقى منفردة حتى تكشف جاراتها ، و كل معرفة جدبدة تحتل مكانها بنفسها في مجموعة العلوم » وهكذا تؤلف العلوم جملة طبيعية منظمة .

#### وعدة الثلم

بنتج من ذلك كله أن العلم يميل بنفسه إلى الوحدة وليس مهنى هذه الوحدة ان جميع القوانين العلمية ستنقلب بوماً كما زعم (تين \_Taine) ، إلى قانون واحد بتدفق منه «سبل الحوادث الأبدي ، وبحر الأشياء االانهائي » ، فقد حلم بذلك ( دبكارت ) قبل (تين ) وقال ان العلوم كلها ستنحل في المستقبل إلى العلم الرياضي ، فكما المخلت الهندسة إلى جبر ، كذلك سينقلب علم المكانيك إلى هندسة ، وعلم الفيزياء إلى مكانيك ، والكن هذا الحلم بعيد المتناول ، عزيز المطلب ، ولا يمكن استنتاج علوم المادة من العلم الرياضي ، إلا إذا اضيف إلى موضوع الرياضيات عنصر جديد ، فعلم المكانيك يضم إلى مهنى العدد والشكل

Goblot, Le système des sciences, p. 214 (1)

معنى الزمان 6 كما أن علم الفلك يضم إلى معنى الزمان والحركة معنى الكنلة المادبة ، وكما لايمكن إرجاع القوانين العبيمية المختلفة إلى قانون واحد .

الطبيعية المختلفة إلى قانون واحد .

وقد أعلن ( اوغوست كونت ) نفسه أن هذا المطلب البعيد وعر الملتمس و لا بل هو مطلب وهمي و فمه في الوحدة عندنا يرجع اليوم إلى القول ان كل تصنيف علمي هو تصنيف موقت وذلك للأمرين الآتيين :

الطريقة - تنقسم العلوم بحسب الطربقة إلى علوم استنتاجية كالرباضيات عوم مجربية كالفيزباء عوم معنوبة كعلمي النفس والاجتماع عود التصنيف وان كان صحيحاً بالنسبة إلى حالة العلوم في الوقت الحاضر وإلا أنه لابنطبق على مراحل تطور العلم كلها عوسنبين في المباحث الآتية :

- ١ ان الرباضيات نفسها كانت في الأصل تجرببية وعماية •
- ٧ وان علوم الفيزباء والكيمياء تربد ان تصبح عقلية واستنتاجية كالرباضيات ٠
  - ٣ وان العلوم المعنوبة قد أصبحت اليوم تجرببية كالفيزباء ٠

٧ - الموضوع • - ثم ان العلوم تنقسم بحسب الظواهر التي تبحث فيها إلى فروع مختلفة ٤ كانقسام علم الفيزياء إلى مباحث الصوت والضوء والحرارة • ولكننا إذا عمقنا النظر في هذه الظواهر تبين لنا أن اختلافها ناشئ عن اختلاف الحواس التي تدركها ، وهذا الأساس لايكني لإقتاع النفس بضرورة انقسام العلم وفقا لاختلاف الظواهر ، ان الطبيعة متصلة بعضها ببعض ، ولكن حواسنا هي التي تجزئها ، فالتيار الكهربائي إذا أثر في العصب البصري أحدث نوراً ، وإذا أثر في العصب السمعي أحدث صوتا ، واذا أثر في العصب السمعي أحدث صوتا ، واذا أثر في العوب السمعي أحدث احساسا دوقيا ، وقوانين الحركات المتناوبة الدوربة لا تختلف في الصوت عنها في الضوء ، كما ان قوانين اهتزاز الضوء لا تختلف عن قوانين اهتزاز المكهرباء ، فلا حاجة إذن إلى تصنيف هذه الحوادث على اساس الاحساس تصنيفاً نهائياً ، أضف إلى ذلك أن العلوم تنقرب بعضها من بعض تقرباً محسوساً مثال ذلك ،

ا – أَن الظواهر الذيزبائية ترجع في النهابة إلى حركات ، والحركات خاضمة لقوانين المكانيك ، فيمكن إذن إرجاع علم الفيزباء إلى علم الكانيك ، فيمكن إذن إرجاع علم الفيزباء إلى علم الكانيك وعلم المكانيك إلى الرباضيات ، المكانيك ، فيمكن إذن إرجاع علم الفيزباء إلى علم المكانيك وعلم المكانيك ، فيمكن إذن إرجاع علم الفيزباء إلى علم المكانيك ، فيمكن إذن إرجاع علم الفيزباء إلى علم المكانيك ، فيمكن إذن المنطق – ١٦ )

٢ - ثم ان علم الكيمياء خاضع لقوانين الفيزياء ، كما ان علم الحياة خاضغ بدوره لعلمي الكيمياء والفيزياء .

٣ - أضف إلى ذلك ان العلوم المتوسطة تقرب العلوم الرئيسية بعضها من بعض ، فعلم النفسى الاجتماعي بقرب علم الكيمياء من الاجتماعي بقرب علم الكيمياء من علم الفيزياء كما ان علم الهندسة التحليلية بقرب الهندسة من الجبر .

فقد بكون اختلاف العلوم بعضها عن بعض أمراً موقتاً تابعاً لاختلاف وجهات النظر في الوقت الحاضر ، وقد بتبدل ذلك في المستقبل بحسب ارتقاء المعرفة البشر بة ، فتنقلب الحوادث المتبابنة إلى حقائق متجانسة ، والقوانين المننوعة إلى معاد لات رياضية متشابهة ، ويصبح العلم و احداً ، وبتحقق بذلك حلم ( د بكارت ) و ( تين ) ، وغيرهما من الفلاسفة القائلين بوحدة العلم ،

ولكن أنى لذا أن نكشف الفطاء عن وحدة العلم ونتيقنها ، ونحن لانزال الآن نخبط خبط عشواء في أمور لم تنجل لنا بعد شهاتها ، فاذا صح إرجاع العلوم المادية بعضها إلى بعض فقد لا يصح إرجاع العلوم المعنوية إلى العلوم المادية ، واكل علم كما ذكرنا موضوع بميزه فعلم المكانيك يضيف إلى موضوع الرياضيات فكرة الزءان والحركة ، وعلم الفيزياء يضيف إلى علم المكانيك فكرة المادة ، وعلم البيولوجيا يضيف إلى موضوع الفيزياء فكرة الحياة وعلم النفس يضيف إلى موضوع البيولوجيا فكرة الشعور ، وهذا بدل عكى أن وحدة العلم قد تكون وحدة تسلسل لا وحدة تجانس .

و إذا نظرنا الآن إلى حالة العلوم أمكننا أن نصنفها عَلَى أساس الموضوع والطربقة تصنيفًا مو قتًا يسهل علمِناً البحث في مناهجها •

تنقسم العلوم بجسب الموضوع والطربقة إلى خمسة أقسام:

العلوم الرياضية ٠ موضوعها البسائط المجردة وطربقتها استنتاجية ٠ وتشتمل على ٠ ٠ أل باضيات المحضة أو علم العدد بقسميه من كم متصل وكم منفصل ٠ - والرياضيات الشخصة أو علم الهندسة والمكانيك ٠ - والرياضيات النطبيقية ٤ أي علم الفلك ٢ وعلم الهندسة الترسيمية ٢ وحساب الاحتمالات وحساب المثلثات ٠

٢ - العاوم الفيزيائية ٠٠٠ موضوعها المادة الجامدة، وطربقتها تجربببة استقرائية إلا أنها تمبل اليوم إلى الاستنتاج.

العلوم البيولوجية ٠ - موضوعها المادة الحية أو الحياة العضوبة ٤ أما طربقتها فقد أصبحت اليوم تجرببية بعد أن كانت مقصورة على الوصف والنصنيف ٠

وتشتمل عكَى علم النبات، وعلم الحيوان، وعلم وظائف الاعضاء •

ع - العلوم النفسية ٠ - موضوعها ظواهر الحياة النفسية ، وطربقتها الوصف إلا أنها قد بدأت اليوم تميل إلى التجربب٠

العلوم الا مِمَاعبَ ٠ - مو ضوعها ظو اهر الحياة الاجتماعية ، وطربقتها الوصف والنصنيف والمقارنة .

وسنتبع هذا التصنيف الموقت في دراسة طرق العلوم ومناهجها ٠



#### ١- المادر

## آ - باللغة العربية

١ — المار ابي، إحصاء العلوم: القاهرة ١٩٣١٠

ابن سينا ، نسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، مصر ، ١٩٠٨٠

ابن خلدون ، المقدمة ، فصل في أصناف العلوم الوافعة في العمر ان لهذا العهد .

#### ب - باللغة الاجنبية

- 1 Ampère, Essai sur la classification des sciences.
- 2 Boucher, Principes généraux de la science.
- 3 Bouglé, Leçons de sociologie sur l'Evolution des valeurs.
- 4 Bouty, La vérité scientifique.
- 5 Comte' (Auguste), Cours de philosophie positive, 2º lécon.
- 6 De la Mèthode dans les sciences. t, 1.
- 7 Durkheim, Formes élémentaires de la vie religieuse.
- 8 Goblot, Traité de logique. Système des sciences.
- 9 Houssay, Force et cause.
- 10 Liard, La Science positive et la Métaphysique.
- 11 Milhaud, Le rationnel.
- 12 Pascal, Fragment d'un traité du Vide.
- 13 Picard, La science moderne et son état actuel.
  - 14 Poincaré, { La valeur de la science. La Science et l'hypothèse. Science et méthode.
  - 15 Roustan, La science comme instrument vital. Rev. Métaph. 1914

#### ٢ – تمارين ومناقشات شفاهية

١ بنين الفرق بين المعرفة العفوبة و المعرفة العلمية ٠

٢ — ص:ف العلوم علَى أساس الموضوع والطربقة تصنيفاً تاماً •

- ٣ أدرس تصنيفات العلوم عند الفار ابي و ابن سينا و ابن خلدون ٠
  - ٤ قانون الأحوال الثلاث و تصنيف الملوم •
  - أوضح لكون العلم و بين العوامل المؤثرة فيه •

# ٣ — الانشاء الفلسني

- ١ ماهو رأيك في قول الأقدمين : لاعلم إلا بالكايات ( فلسفة ، مو نبليه ١٩٢٤ ) .
- ٢ أو ضح قول أحد الفلاحفة المحدثين ؟ لا يمكن السبطرة على الطبيعة إلا بالخضوع لقوانينها .
  - ٣ العلم والحضارة ( البكالو ريا السوربة ، رياضيات ١٩٣٩).
- ٤ هل يستطيع العلم أن بنظم جميع أعمال الحياة البشرية (البكالوربا السوربة ،
   رباضيات ١٩٣٩).
- العلم ؟ هل هو واسطة معرفة صحيحة ؟ أم آلة عمل ( البكالور با السور بة ؟
   رباضيات ؟ ١٩٣٧ ) ٠
- ٦ بأي شيّ يختلف العلم الوضمي عن علم ما بعد الطبيعة ( البكالوريا السورية ٤
   فاسفة ١٩٣٩ ) ٠
- ٧ لماذا قال ( كلو د برنار) ان العالم يجب أن بكون متشككا حقيقياً هل للشك أثر في التفكير العلمي ( البكالو ر با السور بة فلسفة حزيران ١٩٣٩ ) •
- ٨ مل يستطيع العقل أن يصل بالعلم إلى إيجاد قانون مطلق شامل الكون كله
   ( البكالوربا السوربة ، فلسفة ١٩٣٨ ) .
- ٩ هل يستطيع العلم أن يطلعنا على العلاقات الضرور بة للأشباء (البكالوريا السورية فلسفة ١٩٣٨).
- ١٠ منافع الاختصاص الملمي ومضاره ( البكالو ريا السورية ، رباضيات ١٩٣٤ )٠
- ١١- أثر الماوم في تكوين الفكر والاعداد للحياة ( البكالوربا السوربة ، رباضيات
  - · (1944

١٢ - السلطة غيرنافعة في المو اضبع التي تقع تحت الحس أو تجت المحاكمة ، وللمقل وحده الحكم في ذلك .

ما قولك في قول (باسكال) هذا م

(البكالوريا السورية ، رياضيات ١٩٣٢) .

١٣ - قال (جان جاك روسو): « إِذَا فَسَدَتُ أَخَلَاقَ الْانْسَانُ فَخَيْرُ لَهُ أَنْ بِكُونُ عَالَمًا مِنْ أَنْ بِكُونُ عِالِمًا » •

(البكالوريا السورية ، فلسفة ١٩٣١) .

١٤ - الطربقة في العلم عهل هي العامل الوحيد في الكشف العلمي ( باريز عرباضيات ) . .
 ١٤ ) . .

١٥ – ماهي الصفات الأخلاقية الضرور بة للبحث العلمي (نانسي ، رباضيات ١٩٢٣).
 ١٦ – الروح الانتقادبة : ماهي خطورتها في العلم وهل بمكن أن يساء استعالها ،
 ( بكالوربا ، غربنوبل ١٩٢٥)



# الفصل الثالث

# العلوم الرياضية

توطئة عامة ٠٠ يظهر لنا لأول وهلة ان الرياضيات مختلفة تماماً عن العلوم الأخرى ؟ من فيزياء وكيميا وبيولوجيا، لأن هذه العلوم الأخيرة تحتاج إلى مخنبرات وآلات وأدوات أما الرياضيات فلا تجتاج إلى شي من ذلك ؟ وبكنى الرياضي تجريباً أن بكون عنده من



شكل(٨) الرياضي بريشة ( فردېنان بول ) – (١٦١٦ - ١٦٨١) ( متحف اللوفر )

الآلات سبورة سودا ، وقطعة من (الطباشير) الأبيض ، اما الآلات الأخرى فلا تفيده شيئًا ، لا أنه لا بقتبس مفاهيمه من المحسوسات ، بل يستخرجها من عقله ، لبست الرياضيات علماً تجرببياً ، بل هي اليوم علم عقلي .

# ١ موضوع الرياضيات

عرفوا الرياضيات بقولهم هي علم الكم ، ولكن ماهو الكم · وما هو النوق بينه وبين المقدار ·

المقرار - كل مابزيد وينقص فهو مقدار ٠

في العالم الخارجي أشياء كثيرة تزيد وتنقص، وبقال عليها أكبر أو أقل المسافة تزيد وتنقص، وذكون أسرع وأبطأ والقوة تزيد وتنقص وذكون أسرع وأبطأ والقوة تزيد وتنقص وذكون أمنع وأسرع والقوة تزيد وتنقص وتكون أمنع وأسرع والمقول تبيحت الرياضيات لالبحث إلا في المقدار المقيم وتكون أمنا الما إلى القيام في المكان والحركة وأما المكان فيبحث فيه علم المندسة ع وأما الحركة فيبحث فيه علم المندسة ع وأما الحركة فيبحث فيها علم المكانيك ويسمى كل من هذين العامين رياضيات مشخصة (٢)

السكم - والمقدار هو بذاته أم محسوس تجربي وأبإذا أصبح رباضياً صار عقلياً مجرداً؟ لذلك كان المكان والزمان الرباضيان بعيدين جداً عن الامتداد الحسي والزمان

<sup>(</sup>١) ويطبق ذلك أيضاً على المقادير الأخلاقية فتقول فلان شديد الاقدام ، قليل العثرة ، قويالاراده عميق الفكرة .

<sup>(</sup>٧) سميت مشخصة بالنسبة إلى الرياضيات المحضة •

<sup>(</sup>٣) الكم هو العرض الذي يَّمَنفي الانفسام لذاته • وهو اما منصل أو منفصل • لان أجزاء اما ان تشترك في حدود يكون كل منها نهاية جزء وبداية آخر وهو المنصل > أو لا > وهو المناصل • والمتصل اما قار الذات مجتمع الاجزاء في الوجود وهو المقدار النقسم إلى الخط والسطح والثخن > وهوالجسم التعليمي > أو غير قار الذات وهو الزمان • والمناصل هو الهدد نقط كالديم بن والنلاين (كمتاب انتعريفات للجرجاني)

المشخص ، والقدار المجرد هو الكم ، ونعني بالكم مقداراً قابلاً للقياس ، مجرداً عن اللواحق الحسية والكيفيات ، وهو على نوعين الكم المتصل والكم المنفصل ، فالمتصل هو الذي ببحث فيه علما الهندسة والمكانيك ، كالمكان والزمان (أي الزمان من حيث هو عنصر ، قوم لمفهوم الحركة) ، والمنفصل هو الذي ببحث فيه علم المدد ، والعدد هو الكم المحض ، ولولاه لما المكن القياس ، والكم هو العدد المطبق بصورة صناعية على المقدار المقيس ، ويسمى علم العدد رياضيات محضة ( Mathématiques pures ) ،

فالرباضيات المحضة هي إِذن علم العدد ، أو كما قال (آمبير) هي علم الاربتمولوجيا (Arithmologie) ، وقد قال (هنري بوانكاره) أيضًا في كتاب قيمة العلم : « ان الموضوع الطبيعي للفكر الرباضي هو العدد الصحيح التام » ·

# ٢ - تكون الرياضيات

لم بدرك العقل مفاهيم الرباضيات في الأصل إلا في أمور مادبة ، ولكنه انتزعها بعد ذلك من مادنها وجردها حتى أصبحت مفاهيم عقلية محضة ، بعيدة عن الامور المحسوسة التي كانت تلابسها ، فعالم الهندسة من لا لابعنيه اليوم أن بكون الربع الذي ببحث فيه مصنوعاً من شمع أو عجبن ، من خشب أو من حديد ، بل الذي يعنيه هو المثاث الذي تصوره وعرفه ووضع له مفهوماً معيناً يصدق على كل مربع ،

و العقل لم يرنق إلى هذا التجربد دفعة واحدة ٤ بل توصل إليه شيئًا فشيئًا ٠

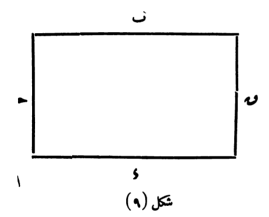
آ - الرياضيات المشخصة و كانت خاضة لنأ ثهرات دبنية و تأ ثهرات صناعية عماية ، فقد كانت في الماضي تجرببية ، و كانت خاضة لنأ ثهرات دبنية و تأ ثهرات صناعية عماية ، ثم تجردت من هذه النا ثهرات وأصبحت علماً عقلياً ، فهن المساحة العملي تقدم علم الهندسة النظري وفن الآلات ثقدم علم المكانيك ، فاهندى النكر البشري بصورة عماية إلى معرفة خواص الأشكال و الآلات قبل أن بتوصل إلى البرهان عليها ، وكان علما المساحة المصربون ، والهنديون ، والصينيون بعرفون أن المالة الذي تساوى أضلاعه (٣) و (٤) و (٥) هو مثات والهنديون ، والصينيون بعرفون أن المالة الذي تساوى أضلاعه (٣) و (٤) و (٥) هو مثات (منطق - ١٧)

قائم الزاوبة ، وهذا مطابق لخاصة الوثر الذي يجب أن يكون مربعه مساوبًا لمجموع مربعي الضلمين ، إلا أن ممرفة المصربين بذلك كانت مقصورة على هذا الأمر الجزئي ، فكانوا يعرفون صدق هذه القاعدة على الأعداد ٣ ، ٤ ، ٥ ولا بعرفون صدقها على ٦ ، ٨ ، ١ ، مثلاً ولا على أي قيمة بدل عليها بالمعادلة: ت = ح + ٢ فكان علمهم إذن بالملاقات الهندسية علماً جزئياً .

وكانوا بقيسون مساحة الأشكال الرباعية بقطبيق القاعدة:

$$\cdot \frac{v+r}{r} \times \frac{s+v}{r} = -$$

مع ان هذه القاعدة لانصدق إلا علَى المستطيل والمربع ( راجع الشكل ٩) ٠



وكانوا بقيسون مساحة المثلث بتقسيم جداء الضلع الأكبر في الأصغر على اثنين و كانوا يعرفون أيضاً نسبة محيط الدائرة إلى القطر 6 فكانت قيمة اا(π) عندالبابليين والعبر انيين و عند المصر بين عندالبابليين والعبر انيين و عند المصر بين المند و عند المناه و عند ا

ويرجع الفضل في تأسيس علم الهندسة النظري إلى (فيثاغوروس) و (اقليدس) . كا يوجع الفضل في تأسيس علم المكانيك إلى (ارخميدس) ، وهم من علما اليونان الذين استبدلوا بالطوق التجربية العملية طوقاً بوهانية نظرية ، فاستكمل علم الهندسة على أيديهم شرائط العلم النظري ، وبتي علم المكانيك مشوباً بالصفة التجربية زمانًا طويلاً ، فلم بتجرد منها كل التجرد ، إلا في القرن السابع عشر ،

ب ممنى العدو ٠ - ان علم الحساب بني عَلَى معنى العدد ٤ فالمعادلة ٢ + ٢ = ٤ فضية حسابية لاتخنص بهادة معينة ولا بمكان معين ٠ وهي صادفة عَلَى كل معدود ٤ سو ا و أكان ذلك المعدود رجالاً أم حجارة أم طيوراً ٠

لم بكن المدد في الأصل مهنى بجرداً معقولاً ، بلكان ملازماً الأمور المحسوسةالتي

كانت تلابسه، فانتزعه العقل من الامور المادية، ثم نضج شيئًا فشيئًا، وتكامل بالقدريج · ولنذبت الآن هذا النضج التدريجي بالاستناد إلى مسلمات علم النفس وتاريخ العلوم ·

# ١ - مسلمانعلم النفس

معنى العدد عند الانسان الابتدائي ٠ - لم يكن معنى العدد عند الانسان الابتدائي مجرداً من الأمور المحسوسة • فني لغات بعضالاً م الابتدائية ( في اوستراليا وأميركا الجنوبية **. ثلاً ) أَ ا**فاظ للدلالة على الواحد والا ثنين والثلاثة ، وليس فيها لفظ للدلالة على الأربعة وما فوقها ، فيقولون هذا (كثير) وهذا (جمع ) ، من غير أن بفرقوا بين الأربمة والخمسة والعشرة فهم بدركون هذه الأعداد الأخيرة وبتصورونها ولولا ذلك لما استطاعوا أن يعدوا أفراد القطيع ولا أن يجصوا الأشياء المألوفة ، إلا أن إدراكهم لها لبس كادراكنا ، وتصورهم لبس كنصورنا ، فالمدد عندهم لايفارق الأمور المادية التي تلابسه ، وكثيراً ما تخِتلف عندهم أسما الأعداد باختلاف الممدود · فني لغة من لغات كندا مثلاً تختلف أسما الأعداد بجسب صفة الممدود ، أي بحسب مابكون مدوراً أو مسطحاً ، حياً أو جامداً ، فارغاً أومملوءاً وبكون للأعداد في كل حالة من هذه الأحوال ألفاظ خاصة تنطبق عليها وحدها دون غيرها • ان أكثر الأمم الابتدائية تستخدم أصابع اليد في الحساب، حتى ان بعضها يستخدم الممصم والساعد والكنف ؟ لذلك اختافت عندهم قواعد التعداد والترقيم • فهناك حساب عَلَىَ قاعدة الخمسة وهو مطابق لمدد أصابع اليد، وهناك حساب عَلَى قاعدة العثمرين ، وهو منتشر عند حفاة الأرجل ، وربما كان حسابنا المبني علَى قاعدة العشرة ناشئًا عن عدد أصابع البدين، حتى الله قال الموسيو (اسبيناس): « أن الهد هي أداة الحساب » -Orig. de la techno logie ). ثم ان هناك أقواماً يستخدمون الصدف والحجارة في حسابهم ، فيأ تون بالعددبعد المعدود، وبقولون تجار عشرة رجال، ودجاج خمسة طيور بدلاً من عشرة رجال، وخمس دجاجات فكا أن المدد عندهم شيء محسوس مدرك ، لا أمر معقول متصور ، أو هو صفة ملابسة للشيء المحسوس كاللون والشكل والحرارة وغيرها •

معنى المعرد عند الطفل • - وما بقال على الانسان الابتدائي بقال أيضا على الطفل ، فهو بدرك المعدد ويشمر به ولكنه لايستطيع أن يجرده وينتزعه من الأمور المادية الملابسة له •

فاذا أخذت من أصدافه التي بلعب بها صدفة واحدة أدرك ذلك وعمف أن مجموعها قد تبدل و بربه ر) وبدرك وهو في الشهر الثامن عشر من سنه ان العشرة قد نقصت صدفة واحدة و ولكن هذه الأمثلة لا تثبت لذا أن الطفل قد أصبح في السنة الثانية من عمره قادراً على التجربد والحساب ، بل تثبت لذا أنه يسقطيع ان بفرق بين الأشيا البسيطة والأشياء المركبة أي بين الواحد والاثنين والكثير وفي بين الواحد والاثنين والكثير وفي السنة الثالثة ، أو قبل ذلك أيضا ، بدرك الواحد والاثنين والثلاثة والأربعة ، ولا بتعلم المتعداد بانتظام من الواحد إلى الأربعة إلا بعد هذه السن ، وقد بقف عندهذه الدرجة زمانا طويلاً ، وبهق الحساب عنده محصوراً في دائرة ضيقة جداً ، فهو في ذلك شببه بالرجل الابتدائي فلا بفرق بين الواحد والكثير والزبادة والنقصان إلا بحسب حجم الأشيا ، وكتلها وكيفية شعوره بها ، مثال ذلك أن (الفرد بينه للمتعلم القراءة والكتابة مجموعتين من الكرات الصفيرة (١٦) ، منها بيضا و للهد من سنه ولم بتعلم القراءة والكتابة مجموعتين من الكرات الصفيرة أي مجموع منها هو الأكثر ، أما إذا أختلف حجم الكرات البيضاء عن حجم الكرات الخضراء غلط الطفل في حكه ،

بذيج من ذلك كله ان الطفل والانسان الابتدائي لابدركان مفهوم العدد ومعناه العام، فلا مه منى للكم المحض عندهما ، ولا أثر للمعقولات المجردة في ذهنيها ، بل الكم المحض ملازم عندهما للأشياء المحسوسة ، والعدد ملابس للأمور المادية ، فادراكها له إنما هو إدراك حسبي واطلاع حدسي لانصور عقلي مجرد .

#### ۲ – مسلمان تاریخ العلوم

وفي تاريخ العلوم أدلة تثبت لنا ان علم العدد قد تولد من ضرورات الحياة وحاجات الانسان العملية ، وان مبادئه كانت خاضعة للاعتقادات الدينية وطرق العبادات والمعاملات، وكان غرض الحكماء من النظر في العلوم الرياضية وتخريجهم تلامذتهم بها ، إنما هو السلوك والنطرق منها إلى علوم الطبيعيات والترقي منها إلى العلوم الإلحية (١١) ، وكان للأعداد عند الحكماء الأولين خواص سحرية تختص بها دون غيرها ، وتختلف بحسب ترتيبها وجمعهاوضربها

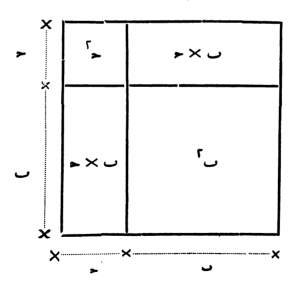
<sup>(</sup>١) رَسَائُلُ اخْوَانُ الصَّفَا ءَ الْجَرْ ِ الأولُ الرَّسَالَةِ الأولَى في العدد •ص — ٧٧ •

وتقسيمها (۱) • فالحساب قد تولد من الحاجة إلى التجارة والحاجة إلى معرفة كمية الكواكب واقسام البروج وابعادها وعظمها وحركانها وما بتبعها من معرفة حل الزيجات وعمل التقاويم واستخراج النواريخ وما شاكل ذلك • فجاء لذلك علماً مؤلفاً من قواعد وأساليب عملية لاستخراج النتائج والعلما نظرياً ذا أحكام وقوانين مجردة •

ولليونانيين أثر عظيم في تمييز الحساب النظري من الحساب العملي ، إلا أن مباحثهم النظرية لم نتجرد تماماً من الطرق العملية والتجربية ، فالفيذاغوربون ضربوا في هذا العلم بسهم وافر إلا أن مباحثهم لم تخل من الطابع التجرببي فكانوا بعرفون مثلاً ، ان مجموع الأعداد الفردة المتتالية هو مربع تام ، ولكن من غير أن تكون معرفتهم هذه مبنية على بوهان نظري . ويرجع السبب في عدم ارتقاء الحساب في هذا الدور إلى أمرين :

#### ١ - اختلاط معنى العدد عند الريامنيين بمعنى السكم المنصل .

فقد بقي معنى المدد عند اليونانيين ملازماً لمهنى الكم المتصل زمانا طوبلاً ، ولم بتجرد عن التمثيل المندمي (شكل — ١٠) إلا بعد أن نقدم علم الحساب تقدماً محسوساً ، وكان لعلما الهند في القرن الثاني عشر أثر عظيم في ذلك .



<sup>(</sup>١) النزالي ، المنقذ من الضلال ، مكتب النشر العربي ، الطبعة الثانية ، ص - ١٠٨ •

#### ۲ - فقدان الاشارات والرموز

كان لكل مرتبة من مراتب الأعداد عند اليونانيين إشارة خاصة ، فلم يفكروا أبداً في استمال إشارة واحدة لكل عدد معا اختلفت مرتبته ، فكانت إشارة العدد لتغير بين مرتبة الاَحاد ومرتبة العشرات ، وكان ترقيمهم شبيها بكتابة الأعداد المركبة التي نستعملها البوم في حساب الدقائق والثواني ، أو في حساب بعض النقود ، أو القياس بالذراع وما شاكل ذلك ،

ويرجع الفضل في اختراع الأرقام والمراتب إلى الهنود الذين وضعوا في القرن الثالث للميلاد أساس طربقة البرقيم الحاضرة ولكنهم لم يجنوا ثمرة هذا الاختراع إلا في القون الثاني عشر و إذ بين (بها سكارا - Bhascara ) في عام ١١٥٠ ، مبدأ كتابة الأعداد يحسب مواتبها وثم انتقات هذه الاختراعات الجديدة إلى العرب، فأضافوا إليها أحكاماً جديدة ونقلوها بعد ذلك إلى الأوربيين وتقلوها بعد ذلك إلى الأوربيين

أما اختراع الاشارات المستعملة في أيامنا هذه فيرجع إلى علا الانكليز والالمان · فأول من استعمل اشار تي الجمع والطرح (+) و ( – ) هو الالماني (جان ويدمان Jean Widmann) في كتاب الحساب المتجاري الذي نشره عام ١٤٨٩ في مدينة (لينزبغ) ·

ووضع العرب قبله إشارة الكسور الحاضرة للدلالة على القسمة ، وربما كانت إشارة الجذر التي استعملها الرياضي (كريستوفرو دولف Christophe Rudolf) مأخوذة عن حرف الجيم ، وكان العلماء الذين تقدموا (روبر ربكورد Robert Recorde) (١) يستعملون الاشارة ( ) ، وكانوا يستعملون الاشارة ( ) ، وكانوا يستعملون المشارة ( ) ، وكانوا يستعملون خروفاً مكتوبة إلى جانب العدد للدلالة على قوته ، فكان العرب إذا أرادوا أن يرفعوا العدد إلى قوة من الدرجة الثانية بقولون (بمال المال ) ، إلا أن العلماء كشفوا بعد ذلك طربقة كتابة القوة فوق العدد وطبقوا على القوش جميع العمليات الحسابية التي كانوا يطبقونها على وضع الاشارات > و ح الدلالة على الأعظم والأصغر واللانهابة إلا في القرن التاسع عشر ،

يستنتج من هذا كله ان آخنراع الرموز والاشارات ساعد على ارتقاء الرياضيات ، وكلما

<sup>(1)</sup> طبيب انكليزي استعمل إشارة المساواة (=) لاول مرة في كتاب الجبر الذي نشر. هام ٥٠٠٠.

كشف العلاء رمزاً جديداً أدى ذلك إلى كشف خواص رباضية جديدة · فارتقاء الرباضيات مواز إذن لارتقاء الرموز والاصطلاحات ·

# ج – علم الجر ومعنى الثابع

ان الصعوبات التي لاقاهاعلم الجبر في طربقه لا نقل عن الصعوبات التي اعترضت علم الحساب، والسبب في ذلك برجع إلى ان علم الجبرأ كثر تجر بداو تهمياً من علم الحساب، لا بل هو بالنسبة إلى الحساب بالنسبة إلى الأشياء الخارجية ، وأول من تصور العلاقات الجبربة الرباضي الاسكندراني ( دبوقانت Diophante ) في القرن الرابع للميلاد، ولكنه لم يستعمل الرموز التي نستهماما اليوم للتعبير عن العلاقات ، بل استعمل لذلك اصطلاحات مختزلة من الالفاظ ووضع للمجهول إشارة خاصة ، وقد وسع العرب بعده هذه الطريقة ، وبلغوا في هذا العلم ، منزلة لبس وراه ها مطلع لناظر ، وكان معنى هذه الكلمة عندهم نقل الكمية السالبة من أحد طرفي المعادلة إلى الظرف الناني وقابها إلى كمية موجبة ، ثم نقل العرب هذا العلم في القرن العاشر إلى الأوربيين ، وسمي جبراً ( Algèbre ) أيضاً في الماتهم ، وكان للرباضي الفرنسي ( فيات Vièto ) ( الشرب خليم مبادئه ورتب أحكامه وثبت للرباضي الفرنسي ( فيات المعلومة بالحروف الساكنة وعلى الكيات المجهولة بالحروف الصوتية ، ومكن رموزه ودل على الكيات المعلومة بالحروف الساكنة وعلى الكيات المجهولة بالحروف الصوتية ، ولمن المكان المجهولة ، وهي مقابلة للحروف العربية ( س ، ع ، ف ، ص ، ) المأخوذة من كلة ( سعف ) ،

والجبر أكثر تفقيداً من الحساب لأن علم الحساب بهبر عن الكيات المنفصلة بأعداد و وببين لنا خواصها منحيث هي مفاهيم عددبة صادقة على كل معدود و فهو إذن تجربد من الدرجة الأولى و أما الجبر فية تتصر على دراسة العلاقات المجردة العامة وتجولاتها (٢) و من غير أن بعنى بقهمتها العددية و فهو إذن تجريد من الدرجة الثانية و ونسبة الرموز الجبرية إلى الأعداد كنسبة الأعداد إلى الأشياء و

François Viète, In Artem analyticam Isagogé (1)

Renouvier, Logique générale, 1, 267-268 (7)

$$( " \times \circ ) " + " + " + " \circ = " + " + " \circ )$$
فالقضية:

صادفة على كل معدود ، أبا كانت مادته ، وهي قضية حسابية مبنية على مفهوم العدد. ومفهوم الزائد (+) ومفهوم المساواة (=) ومفهوم القوة ·

فهي قضية جبربة صادقة على كل عرم ، أيا كانت قيمته ، وهي تشتمل على عــ الاقات الأعداد ، لا على قيمتها ، وهذا يسوقنا إلى معنى جدبد ضروري للعلوم الرياضية كما هو ضروري للعلوم الطبيعية ، ألا وهو المتنى النابع ( Fonction ) .

وَقد أدرك (اوغوست كونت) خطورة معنى التابع فسمى علم الجبر: حساب التوابع (Calcul des fonctions) و ذلك أنه بقال على متحول مثل (ع) أنه تابع لمتحول آخر مثل (س) عندما بكون لكل قيمة من (س) قيمة مقابلة لها من (ع) ، فيكون التابع متزابداً أو متناقصاً على حسب تحول قيم (ع) باتجاه واحد مع قيم (س) أو بالعكس ، وعلى هذا القياس تكون العلاقة (مي = ٢ ١٦ م) ، الدالة على طول الدائرة صادقة على جميع الدوائر معها اختلف طول نصف القطر (م) ، فيجب أن بكون عيط الدائرة في مثالنا هذا مناهاً لنصف القطر ، وبدل الرياضيون على هذه العلاقة بقولهم : ع = تا (س) ،

و- الكم المنص - تؤلف الأعداد الصحيحة المتنالية جملة منفصاة الحدود ؟ لأن العدد هو مجموع وحدات بسيطة من جنس واحد ؟ فاذا أضفت الواحد إلى نفسه حصلت على الاثنين ، ثم إذا أضفته إلى الاثنين حصلت على الثلاثة ؟ وعلى هذا المثال تنتقل من الواحد إلى الاثنين ومن الاثنين إلى الثلاثة دفعة واحدة من غير أن تمر بالكسور المتوسطة التي تصل احد الطرفين بالآخر ، قال (لويس ليار) اننا نفتقل من العدد الصحيح إلى الذي بعده بإضافة الواحد إلى ماقبله ، وحكم الكسور المتوسطة بين المدد بن المتتاليين كحكم العدد الصحيح لأن الكسر لا بغير طبيعة العدد بل بغير ثرتيبه ؟ فالنصف بنشأ من تقسيم الواحد إلى اثنين والربع من تقسيم الواحد إلى أربة ، والثمن من تقسيم الواحد إلى ثانية

لاتصل الواحد بالاثنين مها تزابدت حدودها ، فهي إذن جملة منفصة مجدا المقادير الرياضية المشخصة كالزمان والمكان فهي مجتمعة الأجزا في الوجود ولهذه الأجزا حدود مشتركة بكون كل منها نهابة جز وبدابة آخر ، فهي إذن كيات متصابم ولبيان ذلك نوجع إلى المثال الذي ذكرناه في شرح معنى التابع ، فقد قلنا ان العلاقة (مح = ٢ مه س) تدل عكى أن المحيط تابع لنصف القطر ، وان لكل قيمة من (س) قيمة مقابلة لها من المحيط ، فاذا استبدلنا بهده الدوائر المختلفة دائرة واحدة وفرضنا نصف القطر فيها متزابداً بدون انقطاع وبصورة مقصلة ، فان الدائرة التي نجصل عليها تكون تابعة لنصف القطر ، فتز بد وتنقص حسبا ذكرنا ويكون لقيمها المختلفة حدود مشتركة نهابة كل واحد منها بدابة لآخر ويسمي الرياضبون هذه المتحولات المتنالية كا متصلاً ، وهو كم متحول من قيمة إلى أخرى بصورة متنابعة دائمة لا يفصل بين حدوده شئ ، حق لقد قال (هنري بوانكاره) ان بصورة المتاهدة دائمة لا يفصل بين حدوده شئ ، حق لقد قال (هنري بوانكاره) ان تصور الكم المتصل قد تولد من مشاهدة العالم الخارجي .

# الهندسة انحليلية

وأحسن المقادير دلالة على الكم المتصل المقادير الهندسية من خط وسطح وحجم وقد رأيت كيف كان الأولون يطبقون الهندسة على الجبر وأي كيف كانوا يثبتون العلاقات المددية ويوضعونها بأشكال هندسية و نستطيع الآن أن نتصور طربقة جديدة في التمثيل الخطي مخالفة الطربقة الأوايز وهي أن نحول كل خط بياني إلى تابع وأن نقلب كل مقدار هندسي إلى معادلة جبربة وأى أن نطبق الجبر على الهندسة و

وأول من فكر في ذلك الفيلسوف (دبكارت) مخترع الهندسة التحليلية وقد أعطى كل نقطة هندسية كمية عددية و ذلك باشارتها إلى بعدها عن محورين ثابتين أحدهما أفتي والآخر عمودي ومثال ذلك أنك تسلطيع أن تعبر عن النقطة (ك) باشارتها إلى كل من المحورين المتعامدين (مس) و (مع) (راجع الشكل ١١) وتسمي بعديها عن المحورين المتعامدين ومس ) يسمى ترتيباً وبعدها عن المحور (مع) يسمى احداثيين وبعدها عن المحور (مع) يسمى فاصلة وإذا تحركت باست واررسمت خطاً وإذا كان لحركتها هذه قانون امكن فاصلة وإذا تحركت باست واررسمت خطاً وإذا كان لحركتها هذه قانون امكن

التعبير عنه بملاقة بين احداثيهما ، مثل قانون محبط الدائرة الذي بمبرون عنه بالمعادلة : (راجع الشكل ١١) .

وهكذا فان لكل شكل هندمي معادلة أو عدة معادلات، تشير إلى العلاقات الموجودة بين احداثياته كا ان لكل تابع خطاً بيانياً يدل عليه ذلك هو موضوع الهندسة التحليلية (Géomètrie analytique) انها مركبة من الجبر والهندسة ما وهي تشير إلى المقادير الهندسية بلغة الأعداد .



شكل (١١) — الهندسة التعليلية معادلة الدائرة

#### مساب اللانهابات

ان صعوبة قياس المنحنيات حمات العلما على التعمق في درس المنحولات المتصلة ، وأدت في النهابة إلى اختراع حساب اللانهايات ( Calcul infinitésimal ) وكانت ظرائق ( أودوكس Eudoxe ) و ( ارخميدس ) في قياس ال ( ١٠٠٠ ) تنبئ بهذا العلم منذ القديم ، إلا أنه لم يكشف إلا في القرن السابع عشر في وقت واحد تقربباً (عام ١٦٧٠) من قبل ( نيو تون) و (ليبنتز ) ، احدهما بصورة مشخصة والثاني بصورة نظرية مجردة .

و هكذا تبين القواعد التي يمكن الصهود بواسطتها من هذه التفاضلات المتناقصة تناقصاً غير محدود إلى العلاقات الموجودة بين التوابع أو الكيات المتناهية ، ويسمى مجموع هذه القواعد

حساب التفاضل ( Calcul différentiel ) ويشير العلماء إلى هذا النفاضل بالرموز الاتية: (dx dy) أي تفا (س) ؛ نفا (ع) •

ثم بلاحظون ان هذه الكميات اللانهائية الصغر هي علَى مراتب مختلفة ، فنسبة كميات المرتبة الثانية إلى كميات المرتبة الأولى كنسبة هذه الأخيرة إلى الكبات المتناهية المحدودة ويستخرجون القواعد التي تسمح باهمال هذه الكميات بعضها بالنسبة إلى الآخر من غير أن تبطل بذلك صحة المعادلات المشتملة عليها • ويسمى مجموع هـذه القواعد حساب التمام (Calcul intégral)

وما يشتمل عليه برنامج صف الرياضيات من دراسة المشتقات ودراسة النوابع الاولية أو الابتدائية ؛ إنما هو بمثابة أعداد الطلاب لفهم حساب التفاضل من جهة وحساب التمام من جهة أخرى٠

تصنيف الرياضيات · - تنقسم العلوم الرياضية بنوع من القسمة إلى الأقسام الآنة:

١ - الرباضيات الحضة التي تبحث في الكم من حيث هوكم أي في القياس من حيث هو قياس مستقلاً عن الأمور المقيسة •

٣ – والرياضيات الشخصة التي تدرس المقاد ير المقيسة أوالقابلة للقياس •

٣ - والرياضيات التطبيقية •

١ - علوم الكم المنفصل كالحساب والجبر الابتدائي ٠ ٢ – علوم الكم المنصل كالهندسة التحليلية وحساب اللانها بأت

١ -- علم الهندسة وموضوعه المكان ٠

٢- علم المكانيك وموضوعه الحركة (الزمان) ٠

١ -- حساب الاحتمالات ، وببحث في خطبهق حساب اللانها إلت على نظر بة الاقتراع ( بالسكال ، فر ما بوزو بالي ، كورنو) .

٢ - على حساب المثلث ، ويبحث في علاقة أجزاء المثلث
 يعضها ببعض •

٣ - الهندسة النوسيمية ؛ ويبحث في تمنيل أشكال المكان وأخذ مرتسماتها على سطحين متعامدين ٠
 ٤ - علم الفلك الرباضي ، (علم المكانيك السمادي) وببحث في تطبيق علم المكانيك على حركات الكواكب

٣ - الرباضيات التطبيقية

# المعاني الربامنية

قلنا ان الرباضيات علم عقلي نظري ببحث في الكم ، ونقول الآن ان لكل قسم من أقسام الرياضيات مفاهيم تختص به ، ومفاهيم عامة مشتركة بينه وبين غيره من العلوم الرياضية كماني العدد والوحدة والزائد والناقص والمساواة في الحساب ومعاني المسكان المتجانس والنقطة والخط والسطح والحجم في الهندمة ، ومعنى الحركة في المكانيك وغير ذلك من المعاني والرمو ز المستعملة في الجبر وحساب اللانهابات والهندمة التحليلية وحساب المثلثات .

وليس غرضنا من البحث في المعاني الرباضيات ان نحصيها ونذكر تعربفاتها وخواصها ، لأن هذا الأمر تبحث فيه العلوم الرباضية نفسها ، وإنها غرضنا من ذلك أن نبين أصل هذه المعاني وحقيقتها الفلسفية .

### ١ - صفة الرباضيات فيالية ٠ - المذهب العقلي ٠

فما قاله أصحاب المذهب العقلي ان موضوع الرباضيات إِنما هو البحث في أمورخيالية · قال غو بلو (١) ·

« قيل ان موضوع العلوم النجريبية إنما هو البحث في الحوادث والقوانين العاملة نيها ؟ فغابتها هي إذن البحث في ماهو وتعليله · أما العلوم الرباضية فهي ،ستقلة عن الحوادث، ولا تحتاج أحكامها إلى أن تكون مادتها حقيقية » ·

وعلى ذلك فالعدد غير متحقق في الوجود بل هو أمر ذهني مقصور ، والطبيعة لا تشتمل إلا على الأشباء المحسوسة المعدودة ، أما الأمور العقلية المجردة فحمزولة عنها ، مفارقة لها ، مثال ذلك ان المكان الرياضي ليس أمراً محسوساً متحققاً في الوجود ، بل هو مختلف عن الامتداد الحسي، الأول مجرد فارغ مع متجانس لا لانهائي ، والثاني ، مشخص ، مملوء متباين محدود ، وكذلك الزمان فهو عند الرباضيين تتابع متوهم لاجزاء متساوبة ، وهو مختلف عن الزمان الحقيق الذي نشعر به في داخلنا ، الأول زمان مجود ، متجانس الأجزاء ، مطرد الجربان ، منقطم التتابع ، والثاني مشخص ، متباين الأوان ، مختلف الجربان ، فيكون تارة مربعاً وأخرى بطبئا مجسب انسجام حياتنا النفسية ، واست واجداً في الطبيعة جسماً منتظاً منها مولا دوائر كاملة ولا خطوطاً مستقيمة ، مها بحثت عنها ، وما أعجب أمر هذه المعاني ، ان فيها سطوحاً لا نحن لها وخطوطاً لاعرض لها ، ونقطاً هند سية لا طول ولاعرض ولا ثخن لها و في علم المكانيك أمو ر أعجب من هذه وفيها نقطة ماد بة ، أي نقطة هند سية ذات كتلة ،

وفيه صلابة مطلقة أي صلابة ثابتة لا تنفيز مها عظمت القوة المؤثرة فيها ، وفيه سائل مام لامقاومة له البنة ، أي تؤثر فيه كل قوة مها صغر مقد ارها .

لذلك كله زم الفلاسفة العقليون ان هذه المعاني منقدمة على النجربة وانها موجودة في المعقل قبل الحس وان العقل بدر كها بذاته ولذاته فيستخرجها من داخله لامن النجربة وما العالم المحسوس إلا ظرف من الظروف المساعدة على استخراج هذه المعافي من باطن العقل فهو لا يؤثر في العقل تأثيراً ذانيا و لا يوحي إليه بهذه الصور العقلية ، بل العقل ببدع المعقولات بنفسه ولا يحتاج في إبداعه هذا إلى أبة قوة خارجية ، هذا مارمي إليه (دبكارت) بقوله ان المعاني الرياضية فطرية ، وهذا أيضاً ما أشار إليه (كانت) بقوله: ان المكان والزمان هما صورتان مفطورتان في العقل لم يستمدا من التجرية ، وانها هما اللتان تجعلان المدركات الحسية هي ماهي ،

# الرياضيات والتجرية ٠ - المذهب النجر ببي٠

وبما قاله النجر ببيون ان المعاني الرياضية تنظبق علىَ المحسوسات المادبة، وانها تساعد على قياس سطوح الاجسام وحجومها وقياس الحوادث الطبيعية، وتساعد على النابؤ العلمي أضف إلى ذلك ان بين بعض الفاهيم الرياضية والصور الحسية تشابها تاماً والا نعرف الخط

المستقيم في كتب الهندسة الابتدائية بقولنا هو أقصر الأبعاد مابين نقطتين وان خيطاً رفيعاً مشدوداً من طرفيه يمثله لنا بصورة تقرببية وكلاكان الخيط دقيقاً كان التمثيل أقرب إلى الحقيقة مثم الا نعرف الاسطوانة بقولنا هي الجسم الحاصل من قطع سطح اسطواني بجستوبين متوازبين لا بوازيان مولد هذا السطح الاسطواني و ان جذع الشجرة يمثل لنا هذا الشكل بصورة تقرببية وقد بكون معنى الدائرة متولداً من مشاهدة الدوائر المتحدة المركز التي سطح الماء باسقاط حجر فيه و

لذلك كله زعم الفلاسفة التجربيون ان المعاني الرياضية كلها منتزعة من صور العالم المحسوس ومشاهدة الأشياء المادية، فهم رغم تسليمهم بأن المعاني الرياضية غير موجودة في الطبيعة، وان الأشهاء المحسوسة ليست مطابقة تمام المطابقة للمعاني الرياضية المجردة عيقولون مع ذلك ان العقل إنما بنتزع هذه المعاني من الأمور الحسية، وبعزلها عن مادتها ويجردها وبعمها، فالانسان عندهم بنظر إلى قسم من مدركاته الحسية فينتبه إليه و بعزله عن الأقسام الأخرى، وبتوهم نقطة مجردة من الطول والعرض والثخن، وخطاً مجرداً من العرض والثخن وصطحاً مجرداً من المعرض عير ان هذه المعقولات المجردة ليست موجودة في الطبيعة، فهوإذن وسطحاً مجرداً من الثبية من يشاهدها (۱).

والمنتجم - يستند أصحاب هذين المذهبين إلى مبادئ صحبحة ولكن النتائج التي يستخرجونها من هذه المبادئ لاقصح بأسرها ولا تصدق إلا على بعض وجوه المعاني الرياضية وإذا عمقنا النظر في المسلمات النفسية والتاريخية التي قدمناها وأدركنا ان كلاً من هذين المذهبين يخلط الحق بالباطل و يجلب الفساد بمبالفته وأنت لو عرفت صفات المعاني الرياضية ووقفت على عناصرها المادية والعقلية وانفاقها مع العالم الخارجي ولذهبت إلى غير ماذهبوا إليه وبالغوا فيه ولسلمت بالملاحظات الآنية :

ا - ليست المعاني الرباضية متولدة من العقل وحده ، ولا هي موجودة في العالم المحسوس كوجود الأمور الماد بة ، بل هي عَلَى عكس ذلك متولدة من تأثير الطبيعة في العقل ، والعقل في الطبيعة ، أو هي كما قيل ، ناشئة عن تطور العقل و نضج الفكر الدائم ، فهي إذن فتح من فتوح الفكر البشري ، ونتيجة لجهوده المستمرة ، ان معنى العدد ببدو لنا اليوم غريزيا ، فتوح الفكر البشري ، ونتيجة لجهوده المستمرة ، ان معنى العدد ببدو لنا اليوم غريزيا ،

Stuart Mill, Logique, Trad, fr. 225-257. (1)

ولكن ماأعظم الجهود التي بذلها الفكر البشري في تطوره حتى تصوركماً محضًا مجرداً عن اللواحق المادبة ولقدكان الانسان الأول بدرك الأشكال الهندسية إدراكاً حسبًا واضحًا والكن هذه الأشكال الحسية بعيدة جدًا عن المفاهيم الهندسية المجردة •

وبما لاشك فيه ان الأمور الحسية هي نقطة الابتداء بالنسبة إلى المعاني الرباضية حتى لقد قال (هنرى بوانكاره) في كتاب العلم والفرضية : « لو لم يكن في الطبيعة أجسام صلبة علما وجدعلم الهندسة » (١).

٣ - ولكن ماذا بنتج مز ذلك كله • هل يجب الأخذ بالمذهب التجرببي ? نقول في جواب ذلك : ١٠- لم تتكامل العلوم الرباضية إلا عندما استبدات بالحدسيات الحسية مفاهيم مجردة ؛ ولم بكن للتجربة والحدس في هذا الانشاء إلا أثر موقت • فلما تم الانشاء ورسخ البناء ٤ انتزع العقل هذه المفاهيم من الأمو رالماد بة وجر دها من القوالب الحسية التي تلابسها · فلم ببق بعد هذا التجربد إلاصورة البناء ، وهي صورة محكمة الحلقات ، لا يخالطها فساد ولا يشوبها نقص ، ولا بلا بس احكامها أمر مادي . فلم تصبح الرباضيات إذن علماً صحيحاً إلا عندما أصبحت عقامة عضة عبر دنهن القوااب الحسبة عحتى لقد أشار (آباشتاين) إلى هذا المدى بقوله تخناف صحة الر باضيات بحسب درجة احنياجها للتجربة ، فان كانت تابعة للنجر بة ، كانت غير صادقة ، و إن كانت صادقة ؛ كانت غير تابعة للنجر بة . ب - -ليست الماني الرباضية نسخًا للأشياء المادية كما زعم التجر بببو نبل هي صور مجر دة منتزعة منها و فعي إذن تجر بد نسيج وحده أو هي كما قبل مفاهيم نهابات ( Concepts - limites ) و معنى ذلك ان المالم المادي لا يشتمل عَلَى وحدات حقيقية ، بل يشتمل عَلَى أشياء متشابهة الصفات ، ولكن العقل بنتزع من الأشياء الحسية المنشابهة معنى الوحدة وكذلك الأجسام الصلبة لايمكن أن بقال عَلَى صلابتها انها تامة ، بل العقل يجر د من هذه الصلابة النسبية مهنى الصلابة المطلقة ، كما ينتزع مهنى المكان اللانهائي الذي لاحد له من الامنداد الحدي غير الممين الحدود، وكما ان الدائرة هي الكمال النهائي للمضامات المنتظمة، فكذلك المماني الرياضية هي الكال النهائي للأمو ر الماد بة والأشكال الحسية ؟ فالمعاني الرباضية المتنفي اذن أن بكون العقل قادراً على التحرر من ربقة الحس وهذا بؤيد مذهب العقلبين ويجاري

Henri Poincaré, La science et l'hypothèse. p. 80 (1)

قولهم ان المعاني الرياضية هي نتيجة ابداع العقل • ج • - أضف إلى ذلك ان المعاني الرياضية البست أفقر من الصور الحسية ، بل هي أحسن منها انتظاماً وأكثر كالاً ، وهــذا الكال إنما يكتسب عن طريق العقل ، فهي إذن إنشاء عقلي ، وتر كيب وتعميم معا ، وكا تصورالعقل خاصية جديدة عممها ، فقد تكون هذه الخاصية أكثر ثر كيباً من الخواص الاولى ، فننقل الفكر من البسيط إلى المركب ومن العام إلى الأع ، على خلاف التعميم البسيط الذي بنقل العقلمن الخاص إلى المام ومن المركب إلى البسيط ، وما ذلك إلا لأن التعميم الرياضي هو تعميم صناعي ، لا تعميم طبيعي ، قال (هاملن) :

« أن وسيلة الرياضيات في النصبهم تقوم عَلَى إعطاء الشيُّ المراد تعميَّمه ، خاصة جدبدة ثم نعلم هذه الخاصة موجودة في ذلك الشيُّ وجوداً وهمياً » (١) .

وأحسن مثال بوضح لنا هذه الوسيلة طربقة الرياضيين في تعميم معنى العدد •

١ -- فأول صورة لمعنى العدد هي صورة العدد الصحيح ، وقد قلنا ان العدد الصحيح بتولد من إضافة الواحد إلى نفسه .

٣- وثاني درجة لمدى المدد هي درجة المدد الكسري، وهو مبني علَى عددين تامين أحدهما صورة والآخر مخرج والكسر أم من المدد الصحيح لأن المدد الصحيح إنما هو عدد كسري مخرجه واحد و

٣ - وثالث درجة هي درجة العدد الأصم ٤ لأن عدم الاشتراك في القياس هو الحالة
 العامة ٤ فاذا اشترك مقدار ان في قياس واحد كان ذلك لأمر خاص ٠

3 - وقد نصور العلما عالة رابعة للعدد أعم من الحالات الأولى ، وهي حالة الأعداد السالبة التي عدها العلماء في أول الأمر جواباً خاطئاً للمعادلات ، ثم لاحظوا بعد ذلك انه يمكن تأوبل هذه الأجوبة الخاطئة ، فجعلوا للعدد السابي معنى خاصاً ، وتوصلوا على هذه الصورة إلى معنى العدد الاضافي أو العدد الجبري ، وهو أعم من معنى العدد الصحيح المصطلح عليه في الحساب ،

وفوق الأعداد الحقيةية أعداد خيالية بتوهمها العلماء في الرباضيات العالية وهي القيمة التي تعطى لـ (ه) في الجملة ب + حه على اعتبار ها = - ١ فيكون فيها للقيمة

Hamslin, Eléments principaux de la représentation 47-48 (1)

ه =  $\sqrt{\frac{1}{100}}$  معنى خاص ، مع أنه لامعنى لها بذاتها ، ويسوقنا هذا الاصطلاح إلى قضايا جديدة ومعادلات هامة ، وتصبح الأعداد الحقيقية حالات خاصة من الأعداد الخيالية ، وذلك لأن الجلة س + ح ه تكون مساوية ا (ب) عندما تكون ح مساوية لصفر .

بنتج من ذلك كله ان العقل بنتقل في الرباضيات من معنى عام إلى معنى أعم 6 وكما كشف الفكر تعمياً جديداً ؟ بناه على خاصة جديدة يضمها إلى الخواص السابقة ؟ ولذلك كانت الهندسة المجسمة أعم من الهندسة المسطحة ؟ والجبر أعم من الحساب 6 والهندسة التحليلية أعم من الجبر .

### ٤ - طريقة الرياضيات

تختلف طريقة العلم بحسب الموضوع الذي ببحث فيه ؟ فاذا كان الموضوع أمراً عقلياً مجرداً ؛ اعتمد العالم على عقله ومنطقه ؟ وبنى صرح علمه على الاستنتاج ، ولم بعول على شيء الاعلى أن بكون قياسه خالياً من التنافض ، وإذا كان الموضوع أمراً حسياً مشخصاً ؛ اعتمد العالم على ملاحظاته ، وسار على طريقة الاستقراء ، ولما كانت العلوم الرياضية تبحث في المعقولات الكية ، والعلاقات التي بينها ، كانت طريقتها استنتاجية ،

ينقسم البحث في طربقة العلوم الرباضية إلى قسمين : الاختراع والبرهان · ولنبحث في كل من هذين القسمين على حدته ·

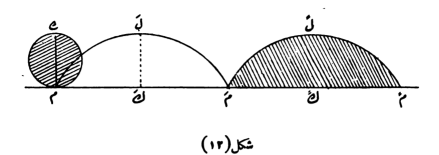
## ١ - الاختراع الربامني

لاتختلف طريقة الرباضيات عن غيرها من العلوم في الكشف عن الحقيقة ، بل الرباضي بكشف حقائقه ويخترع معانيه ومسائله بقوة الحدس ولهذا الحدس في الرباضيات نوعان : الحدس الحسي والحدس العقلي .

الحرس الحسى ٥-- قال ( «نرى بوانكاره ): الحدس الحسي هو الوسهلة الطبيعية للاختراع (١) ، ولولا استناد العقل إلى الا مثلة الحسية والا شياء المادبة لما استطاع أن يكشف الملاقات الرياضية ٠٠ ثال ذلك: أن (غاليله) كشف مساحة ( السيكلوئيد ) في القرن

H. Poincaré, Valeur de la science, 34 ( )

السابع عشر بوزن صحیفتین متجانستین 6 فوجد ان صطح السیکلوئید مساور لثلاث دوائر موادة •



والسيكاوئيدهو المنحني الذي ترسمه النقطة (م) الموجودة عَلَى عيط الدائرة المولدة (م ك) عندما تدور هذه الدائرة عَلَى الخط م مَ مَّ •

وقد كشف (اولر) (١) في القرن الثامن عشر بصورة عملية أيضًا ان كل عدد زوج هو مجموع عدد بن أوليين • وهناك أمثلة كثيرة تبين أثر التجربة في الاختراع الرياضي • وتدل على أن العلوم التجرببية تطرح على بساط البحث علاقات جديدة • وتوحي إلى الرياضيين بتصور حقائق جديدة • ولولا المشلمات الحسية والماثلات المادية لما توصانا إلى تلك الحقائق بالأحكام المنطقية المجردة • فالحدس الحسي هو إذن وسيلة من وسائل الاختراع •

7 - الحرس العقلى • - وللحدس العقلي ، كا بينا سابقاً ، أثر في الاختراع الرياضي ، وهو حدس العدد المحض ، أو حدس الصور المنطقية المحضة • يشرق على عقول الرياضيين فهندها وبهديها ، ولا يحتاج في ذلك إلى الحس ولا إلى الخيال ، فها قاله ( هنري بوانكاره ) ان الرياضي ( هرميت ) أن لم بكن يحضر إلى ذهنه صورة من الصور الحسبة ، فكانت عيناه تغيبان عن العالم الخارجي ، وتبتعدان عن العالم المحسوس ، ولا يبحث عن الحقبقة إلا في داخله وقد قال يصف حاله : يظهر في بأن الأعداد موجودة في العالم الخارجي ، وأنها ستفرض نفسها على ، وتضطرني إلى التسليم بها كما أسلم بوجود الصودبوم والبوتاسيوم • فهذا الحدس هو حدس عقلي ، وهو يجمل الرياضي يترأ المعاني في د اخله وبعتقد ان لها وجوداً مستقلاً عن ذانه •

<sup>(</sup>١) ( اول — Euler ) رياضي ونيلسوف سويسري ١٧٠٧—١٧٨٣ ، له كتب هامة في التحليل والمـكانيك ، ورسائل في الفلسفة مداة إلى أميرة المانية ( ١٧٦٠—١٧٦٠).

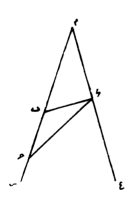
<sup>(</sup> ٢ ) ( هرميت — Hermite ) رياضي فرنسي ( ١٨٢٢ – ١٩٠١) •

## ۲ – البرهان الريامنى

إِذَا كَانَ الحَدَّسُ وَسَيْلَةَ الْاخْتَرَاعَ ﴾ فالمنطق آلة البرهان ؛ والبرهان الرياضي قياس مؤلف من بقينيات لانتاج بقيني • وبنقسم إلى قسمين البرهان التحليلي والبرهان التركيبي •

آ - البرهان التحليلي • - يرجع المقل في البرهان التحليلي من القضية المواد إثباتها إلى قضية صادقة ابسط منها • وتسمى هذه الطربقة تحليلاً • ولها وجهان :

١ - البرهان السحلبلي المياشر ٠ - وهو بقتضي ان نربط القضية المراد إنبانها بقضية سابقة معلومة ، فاما ان بكون هذا الارتباط مباشراً واما ان يبني على بعض القضايا المتوسطة قال ( دوهامل ) : « تسمى هذه الطربقة تجلبلا وتبني على تأليف ساسلة من القضايا أولها القضية المراد إثبانها وآخرها القضية المعلومة ، فاذا سرت من الاولى إلى الأخيرة كانت كل قضية نتيجة للتى بعدها ، وكانت القضية الأولى نفها نتيجه للقضية الأخيرة وصادقة مثلما» (١) .



(شكل ۱۳) ك 4 + ك م = ه

فاذا أردنا أن نثبت قضية مثل (ب) مجثناء نمبدأ لهامثل قضية (ح) و فاذا كان (ح) صادقة وإذا كان صدقها غير معلوم بحثنا عن مبدأ لها مثل قضية (٤) وفاذا كان (٤) صادقة كانت (٠) صادقة وكانت (٠) بالضرورة صادقة أيضا وقد قال (دبكارت) بالضوم مجهولا والمجهول مقدار مجهول باعتبار المعلوم مجهولا والمجهول معلوما مثال ذلك: ليكن المطلوب ايجاد نقطة

مثل (ب) عَلَى خط (س م) ٤ أحد ضلعي الزاوية (س م ع) ٤ يكون مجموع العمود (٤٠) النازل منها عَلَى الضلع (ع م) وبعد (ب م) مساويًا لمقدار ثابت ، (راجع الشكل ١٣) البرهان: لنفرض المسألة محلولة ، أي لنفرض المجهول معلومًا ، وليكن :

حم = ب م + ب ك وإذن فمثاث (ب ك ح) هو مثلث منساري الساقين و بما ان نقطة (م) معلومة ، يجب إذن ايجاد قيمة الزاوية ب ح ك انتمكن منرمم خط (ح ك )

إذا عمقنا النظر في الشكل وجدنا ان زاوبة ( - - 2 ) مساوبة الزاوبة ( - 2 - ) فهي إذن مساوبة انصف الزاوبة المتممة لزاوبة ( - - 2 ) ك أي مساوبة لنصف زاوبة ( ك - م ) و هذه الزاوبة الأخيرة هي تمام زاوبة ( ك م ب ) ك لأن خط ( ب ك ) عمو دي على ( ع م ) ك ولأن مجموع زاوبتي ( ك ب م ) و ( ك م ب ) مساو الزاوبة القائمة ( ب ك م ) • بنتج من ذلك إذن ان زاوبة ( ب - 2 ) مساوبة لنصف تمام زاوبة ( س م ع ) المعلومة فيكني إذن لا يجاد نقطة ( ك ) ان نرسم من نقطة ( - ) المعلومة زاوبة مساوية لنصف تمام زاوبة ( م ) فيلاقي الخط ح ك خط ( م ع ) في نقطة مثل ( ك ) وتكون هذه النقطة هي الحل الذي يجب أن بقام منه العمود ( ك ب ) بجيث بكون ب ك ب م = ه •

ومن هذا المثال بتضج لذا ان البرهان التحليلي بفرض المجهول معلوماً أو بفرض القضية محلولة وبغفل موقعًا عن النظر بات المبرهن عليها سابقًا • والدايل على ذلك اننا وجدنا بعد انزال العمود ( ب ك ) على الخط ( م ع ) ان المثلث ب ح ك متساوي الساقين وان ب ك = ب ح وان زاوبة ( ح ) مساوبة لنصف تمام زاوبة م ب ك وانها مساوبة في النتيجة لنصف تمام زاوبة ( س م ع ) • فكل قضية من هذه القضابا داخلة في التي قبلها ، ويمكن الوصول إليها كلها بتحليل القضية الأولى •

# ٢ - البرهان الوايلي غير المباشر ٠ - وبسمى برهان الخلف ٠

قد بكون التحليل المباشر غير بمكن فيدلك الرباضي طربةً معاكسًا ويحلل نقيض القضية المراد إثباتها بدلاً من أن يحللها هي نفسها الوبستذيج من تحليل النقيض نتائج يظهر له بعد التدفيق انها ممتنعة أو مخالفة للفقرة المغروضة و وهذا بدل على أن النقيض كاذب وان القضية المراد اثباتها صادقة و مثال ذلك : إذا أردنا أن نبرهن على صدق القضية (س) وكان تحليلها المباشر غير بمكن ع حلانا نقيضها (ح) تحليلاً مباشراً وفاذا كانت (ح) نتيجة لقضية أخرى مثل (ح) وكانت هذه القضية كاذبة وكانت و نفسها كاذبة وكانت (س) صادقة عملاً ببدأ عدم التناقض هكذا ببرهنون في الحساب النظري على ان كل عدد غير أولي بقبل

اسمًا أوليًا واحدًا عَلَى الأقل ، وهكذا ببرهنون في الهندسة عَلَى ال المستقيم الخارجي عن المستوي بكون موازبًا لهذا المستوي إذا كان موازبًا لمستقيم واقع عليه ، فيقولون اما أن يكون المستوي موازبًا لهذا المستقيم وهو المطلوب واما ان بكون قاطعًا له فيكون قاطعًا موازبه الذي فرضناه واقعًا عليه ، وهذا خلف .

بنتج من ذلك ان التحليل غير المباشر ليس بوهاناً واضحاً جلياً > بل هو بوهان افناعي ، و وندني بذلك انه يوغم المقل على التسليم بالنتائج من غير ان بوضعها ومن غير ان يوجع القضية المراد إثباتها إلى أسباب بديهية بذاتها •

### ب - البرهان التركيبي

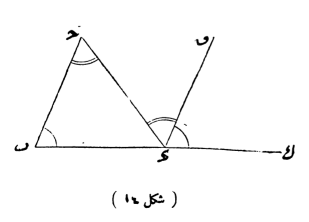
البرهان البركيبي هو أحسن البراهين الرباضية وضوحًا ، ويسمى استنتاجًا حقيقيًا أو استدلالاً رباضيًا ، ونحن ذاكرون لك الآن هذه الطريقة بقدرمايسمح به المقام من الايضاح

### ۱ - الاسندلال الريامني

الاستدلال الرباضي هو الاستنتاج الانشائي (راجع ص٧٠) والنتيجة تلزم فيه عن المبادئ اضطراراً • والمبادئ الرباضية هي البديهيات والتعريفات والموضوعات •

مبادى الاستعرلال الرباضي • بهتدى الوباضي بالمفاهيم الأولية البسيطة ثم بنتقل منها إلى مفاهيم أكثر تعقيداً • ولنوضح ذلك بالمثال الآتي :

النبر من مثلاً عَلَى أَن مجموع زوابا المثلث النلاث .ساو ٍ لزاوبتين قائمتين • ليكن المثلث



هو ( ب ح ٤) المطلوب: البرهان علَى

الز ب ح ٤ + ح ٤ ب + ٤ ب ح ٣ قا
الز هان: لنمد خط ب ٤ باستقامة ك ثم لنرمم من ٤ خطاً موازباً لخط ب ح وهذا نتيجة لموضوعة اقليد س القائلة بأنه لا يمكن ان يرسم من نقطة خارجة عن المستقيم أكثر من مواز واحدلدلك المستقيم فيحدث حول نقطة (٤) وعلَى

طرف واحد من المستقيم (ك ب) ثلاث زوايا مثل (ك ك ف) و ( م ك ح ) و ( - ك ب) و وي مساوبة لزاوبة لزاوبة ( ك ب ح ) بالتناظر وفي مساوبة لزاوبة بن قائمتين عثم ان الزاوبة (ك ك فه) مساوبة للزاوبة ( ك ب ح ) بالتناظر والزاوبة ( م ك ح ) مساوبة للزاوبة ( - ك ب ) في إحدى زوايا المثلث الثلاث إذن

وبعبارة أخرى:

وظاهر ان اعتمادنا في هذا البرهان العقلي المحض كان عَلَى المبادئ الآتية :

البحريهات ؟ وهي حقائق أولية مسلم بها يصدق بها العقل لذا ته لا لسبب من الاسباب الخارجة عنه ؟ والبرهان يستند إليها من غير أن يصرح بها كقولنا الكينان المساو بتان لكية ثالثة متساوبتان ؟ وقد انتفه منا بهذه البديهية في البرهان السابق •

٢ - وبعدمد البرهان الرباضي أيضاً على المعربفات وهي الحدود التي يضعها الرباضيون لتوضيح معانيهم واصطلاحاتهم عكدم بف الخطالم عنه مثالنا هذا •
 في مثالنا هذا •

" و بِمتمد البرهان الرباضي أيضاً على النظر بات السابقة المسلم بها ، كتساوي الزوابا المتبادلة والمتناظرة وغيرها من النظر بات الاولى التي تنتهي كلها إلى موضوعات مسلم بها من غير برهان كموضوعة اقليدس التي اعتمدنا عليها في هذا المثال .

فمبادئ الاستنتاج الرباضي هي إذن ثلاثة: البديهبات 6 النعربفات 6 الموضوعات. ولنتكلم الآن عن كل من هذه المبادئ على حدة.

#### البديهيات

من البديهيات: ١) بديهية التساوي القائلة ان الأشياء المساوبة لشي واحد منساوية ٠

- ٢) ومنها ان أجزاء الأشياء المتساوبة متساوبة .
- ٣ ) ومنها إذا أضيف متساوبان إلى متساويين كان الحاصلان متساوبين •
- ٤) ومنها إذا طرح شيئان منساويان من مدّ او يين كان الباقيان منساو بين
- ومنها إذا كان شبئان متساويين وكان شي ثالث أعظم من أحدهما
   كان ذلك الثالث أعظم من الآخر •

#### مفات البديهبات

١- البديهبات صادقة بذاتها ٢٠- لا يمكن البرمان عليها ٢٠- ليست صادئة في علم الهندسة فقط بل هي عامة في جميع العلوم ٠

فهي تنطبق إذن على كل مقدار سوا أكان ذلك المقدار مكانيكيا أو هندسيا أو عدد با وهي كا قال (ليار) تعبر عن علاقات معينة بين مقادير غير معينة وما البديهيات إلا نتيجة لانطباق مبدأ الهوية على موضوع العلوم الرياضية أي على الكم ومبدأ الهوية هذا هو المبدأ القائل ماهو هو والنني والاثبات لا يصدقان على الأمر الواحد ومن نفس الناحية والأمر نفسه لا يمكن أن يكون صحيحاً وفاسداً في وقت واحد و

ولولا مبدأ الهوية لما كانت بديهية النساوي صحيحة ، لأن الكيتين المساوينين لكميتين ثالثة لانكونان منساويتين ، إلا إذا بقيت هذه الكية الثالثة على حالها أي ان الكميتين (ب) و(-) المساويتين للكمية (٤) لا نكونان متساويتين إلا إذا كانت (٤) هي (٤) فالبديهمات في إذن صورية ، كبدأ الهوية ، ونحن نفقفع بها في قيادة البرهان ، ونعتمد عليها في روابط الأفكار ، فكأنها أساس البناء الرياضي أو عصب حركة الفكر ، ولكنها ليست مشمرة ولامولدة .

#### النعريفات

والتعريفات ضرورية لتحديد المعاني الرياضة وتوضيحها • وهي تختلف من علم إلى آخر خللهند سة مفاهيم خاصة كمفهوم النقطة والخط والاستقامة والانحناء والتوازي والنساوي والاتجاه وللجبر مفاهيم خاصة وتعربفات خاصة كفهوم العدد الموجب والعدد السالب ، والقيمة المطلقة وغيرها .

ومن شرط التمر بف المنطقي إذا كان حداً أن يكون جامعاً مانعاً و لأنه يجب ان بدل على الذات وببين ماهية الشي ويميزه وله يمكننا أن نقول ان التمر بف الرياضي جامع لهذه الصفات ? زعم العقليون ان التمر بف الرياضي بدل على الخواص الذاتية ، وانه مختلف تجاماً عن التمر بفات التجر ببية المستنبطة من مشاهدة الحوادث .

فالنعربف التجريبي ٠ - بتألف من العناصر التي بقتبسها الذهن من مشاهدة الأشياء المحسوسة ولا يمكن أن بكون تاما إلا إذا دل على ماهية الشي وصفاته الذاتية وليس كل نعريف تجريبي دالاً على الماهية ، بل العقل لا يصل إلى ذلك إلا بالقدريج فيجمع العناصر التي كشف عنها العلم شيئًا فشيئًا ، ويرتقي منها إلى معرفة الصفات الذاتية المقومة ولا يزال الباب مفتوحاً أمام العلماء للكشف عن عناصر جديدة ، مقومة لماهيات الأشياء ، مثال ذلك : ان قال قائل في تعريف الانسان انه حبوان ضحاك منتصب القامة ، فما دل على ذاته ، مع أنه يجب أن يتوقع من التعربف التام أن بكون حداً دالاً على ماهية الشي ومظابقاً لمفهوم اللفظ ، فلا يمكننا إذن ان نصل إلى التعربف التام الدال على حقيقة الانسان المي النعربف التام الدال على حقيقة الانسان وكثيراً ما نقصر في التعربف التجربيمية التي تولد من المادة الحية إنسانًا ، وكثيراً ما نقصر في التعربفات التجربيمية و ننحرف عن حقيقة الشي إلى غيرها لنقص في علمناه وكثيراً ما نقصر في التعربفات التجربيمية و ننحرف عن حقيقة الشي إلى غيرها لنقص في علمناه

أما النمريف الرياضي ٠- فهو تعريف تام دال على حقيقة المنى المتصور في الذهن ، وهو ابداع عقلي ، أو إنشاء فكري ، والعقل يولده دفعة واحدة ، فلا حاجة فيه إلى الاقتباس والندريج ، بل هو تام من أوله ، لأنه سابق للتجربة ( A priori ) لا يتغير ولا بتبدل ، فقد اختلف معنى الانسان مثلاً من (آرسطو) إلى (بوفون) ومن (بوفون) إلى (كوفيه) ومن (كوفيه) إلى (كوفيه) ألى (كوفيه) ألى (كوفيه) ألى (كوفيه) ألى (كوفيه) ألى (كوفيه) ألى (كلو دبرنار) ، فأصبح أتم هما كان عليه وأكمل ، وربما تبدل أيضاً بارتقاء العلم ان الرباضيين لا إزالون يتصورون معنى الدائرة في زماننا كما كانوا يتصورونه في زمن (افلاطون) و (اقليد س) لذلك تجدالة هربفات الرياضية في أو ائل الرباضيات ، أما التعربفات التجربية فتجدها في أو اخر العلم ،

وذات الأبعاد الثلاثة بثلاثة متجولات كان من الممكن للعقل أيضًا أن بتوهم هندسة على عدودة الأبعاد مطابقة لعدد المتحولات التي يكن تصورها في المادلات الجبربة ·

بنتج من ذلك كله أن الموضوعات ايست من الضروريات الملاز. للعقل ، وانها لوكانت كذلك لِما أمكن العقل ، وانها لوكانت كذلك لِما أمكن العقل أن بتصور عكسها ، فهل هي حقائق تجرببية ?

ب • - لقد زعم التجربيون أن الموضوعات هي حقائق تجربيية محضة ، ولكن قولهم هذا مخالف لطبيعة المعاني الرياضية وصفتها المثالية ، قال ( هنري بو انكاره) «نحن لانجوب الميشة بيات والدوائر المثالية ، بل نجوب الأشياء المادية » (۱) • وقال أيضاً : « هل مبدأالعطالة هو حادث تجربي عجوب الانسان أجساما معزولة عن تأثير كل قوة عج » (۱) • وقال (ماخ) (۱) في كتاب المكانيك • ان مبادئ المكانيك ، معقدة ، ركبة ، لأنها تستند إلى تجارب غير محققة أو غير قابلة للتحقيق • وقد بقال ان الموضوعات لا تتحقق بذاتها بل بنتائجها وان عالم التحربة موافق لهندسة ( اقابدس ) ، لا لهندستي ( لوباتشوفسكي ) و ( ربيان ) ، إذ أن مجموع زوايا المثان الثلاث مساو فيه لزاويتين قائمين لا أكثر ولا أقل ولكن هذا القول لا بقطع مظان الاشتباه ، لأن نتائج مبدأ من المبادئ لا تتحقق إلا إذا كان تحقيق المبدأ نفسه بمكنا ، ونحن لا استطيع أن نحكم بأن نتائج الموضوعات قابلة للتحقيق بصورة نهائية ، لأن وسائل القياس التي بين أبدينا ليست محكمة مطلقة ، بل هي مستندة أيضاً به موضوعات ( اقليدس ) نفسها ،

لذلك قال ( هنري بوانكاره) ان الموضوعات لهست صادقة بذاتها ، بل هي اصطلاحات موافقة ، ولا يمكن أن تكون هناك هندسة أصح من هندسة ، بل تكون أوفق ، وهندسة ( اقليدس ) أوفق من غيرها ، لا نها ابسط .

ولكن هذا القول بدعو إلى الالتباس أيضاً ، حتى ان ( هنري بوانكار ه) نفسه كثيراً ما على النثائج التي استخرج العلماء من نظريته هذه • فما قاله عن مبادئ المكانيك ان هذه المبادئ هي اصطلاحات موافقة لاتحكات مختلقة ، ولولا التحارب التي ساعدت العلماء على وضعها لكانت تحكماً في الأمر و تصرفانيه على غير حقيقته ، ولكن العلماء لم يختلقو ها اختلاقاً

Henri Poincaré, La science et l'hypothèse. p. 95 (1)

<sup>(</sup>٢) المدر نفسه - س١١٣

Mach. La mécanique; 230 (~)

ولا وضعوها عَلَى غير أساس تجرببي ، بل الهندسة الاقليدسية أوفق من غيرها ، لأنها منطيقة عمام الأجسام الصلبة . عمام الأجسام الصلبة .

وقصارى القول ان الموضوعات هي شرط من شرائط معقولية الحقائق الرياضية تح لأنها تساعد على دراسة العلاقات الرياضية في حالاتها البسيطة ، وهي مقتبسة من عالم المتجربة ، بهنى ان تجربة الانسان وحياته الفكرية تدفعانه إلى الأخذ بها ، ولو كانت الموضوعات موجودة في العالم المحسوس لكان في وسع الانسان أن بتعرض لها حتى تغتقش في فكره ولكنها ليست متحققة بذاتها في الأشياء المادية ، فلا يمكن اقتباسها إذن من العالم المحسوس إلا إذا المفحت فعالية المقل إلى التجربة ، وليست الموضوعات مستخرجة من العقل وحده ولا من المتعجبة وحدها ، بل هي نتيجة لا تفاقها معا ، فان سميناها اصطلاعاً بهذا المنى ، كنا أقرب إلى الحقيقة ، وان أردنا أن نجمع صفاتها كلها في كلة واحدة ، قلنا أنها تجارب أو فرضيات بنتفع الحقيقة ، وان أردنا أن نجمع صفاتها كلها في كلة واحدة ، قلنا أنها تجارب أو فرضيات بنتفع بها العقل في وضع العلم النظري ، والكنها رغم صنتها المثالية ليست بعيدة عن الواقع ،

#### قال أحدالفلاسفة الرياضيين:

« إذا كان تحقيق كل موضوعة من الوضوعات على حدة غير ممكن ، فيمكن على الأقل تحقيقها بمجموعها » إلا أن تحقيقاً كهذا لايكون مباشر أولا نهائياً ، بل يكون من جنس تحقيق الفرصيات بنتامجها ، تلك هي صفة أكثر الفرضيات الفيزيائية ، وهي تقرب علمي الهندسة والمكانيك من العلوم التجريبية »(١)

#### وقال ( برونشو بك ) في الهندسة الاقلبدسية :

( أنها فرضية من الفرضيات التي حكم بها العقل على الأشياء ، والعقل مدين بها للتجربة ، فلما استحكمت استطاع العقل أن يسيطر بها على الطبيمة ، إذن الهندسة الافليدسية صحيحة من حيث هي نثيجة لتعاون الفكر والأشياء الخارجية )(٢)

Couturat, Les principes des mathématiques, 210 (1)

Brunschvicg, Etapes de la philosophie mathématique 520 (v)

<sup>(</sup> بروتشویك ) فیلسوف فرنسي ولد في عام ۱۸۶۹ کوهو من أصحاب العقایة الانتقادیة المقتبسة من اكانت). له كتب هامة في الفلسفة العقایة منها المدخل إلى حیاة الفكر Introduction à le vie de l'esprit. الوجدان في الفلسفة النربیة. Les Progrés de la conscience dans la philosophie occidentale و كتابه الذي استشهدنا به هنا .

فهي مثل مبادئ علم الديناميك الثلاثة ٤ مبدأ العطالة ، ومبدأ استقلال الحركات ، ومبدأ مساولة الفعل لرد الفعل ، وأما المضمرة فهي مثمل مبدأ الاحتفاظ بالكتلة ، ومبدأ قياس المؤمان ، وهو بقتضي أن بكون الزمان متجانساً ٤ أي أن بكون للحركات الدورية المتكررة في شروط واحدة زمان واحد ،

## حقبة: المومنوعات

لقد نظر الرباضيون والمناطقة في حقيقة الموضوعات فلم بنجل لهم أسرها ولا وقفوا علَى جلينها ، بل اختلفوا في صفتها وصعب عابهم معرفة طبيعتها .

ان الموضوعات ليستمن الفرور بات الملازمة للمقل البشري ، لأن العقل إنما المتدى إليها بالتدريج ، فمبدأ العطالة يرجع إلى واضعه ( كبار ) ، ومبدأ استقلال الحركات إلى ( غالبله ) ، ومبدأ نساوي الفعل ورد الفعل إلى ( نبوتون ) .

٢- ان العقل قد توهم موضوعات مخالفة لموضوعات ( اقليدس ) ، واستطاع ان بؤسس علاً هندسياً جديداً محكم الحلقات ، لاتقل أحكامه ضطاً عن قضايا الهندسة الأ قليدسية ، ويسمون هذا العلم الجديد هندسة الاقليدسية أو ماورا الهندسة ، وقد وضع هذا العلم في القرن التاسع عشر من قبل علمين أحدهما ( لوبائشوفسكي Lobatschevsky ) ١٨٥٤ ( Riemann ) ١٨٥٤ .

أما (لوباتشوفسكي) فقد سلم بموضوعتي الخط المستقيم ورد موضوعة (اقليدس) الثالثة ، أي موضوعة الموازاة وفرض أنه بمكن أن يرمم من نقطة خارجية عن مستقيم عدد غير معين من الخطوط الموازية له ، ثم استنتج من هذه الفرضية جملة من القضايا المرتبطة بها ارتباطاً عكماً ولا يتضمن شيئاً من التناقض وقضايا (لوبانشوفسكي) هدد مختلفة تماماً عن قضايا الهندسة الاقليدسية ، حتى ان العقل

Kant, Critique de la raison pure = 67 (4)

ليتحير منها ويستغربها ، فمنها أن مجموع زوابا المثلث أقل من زاويتين قائمتين ، وان الفوق بين مجموع زوايا المثلث والزاويتين القائمنين منناسب مع مساحة المثلث ، وان الخطوط الماسة لحيط الدائرة لا تشكل مضلعًا إلا إذا كان نصف القطر صغيراً ، أما إذا كان كبيراً فان هذه الخطوط الماسة لا يلاقي بعضها بعضاً ، وقد قيل ان قضابا ( اقليدس ) ليست أصبح من قضابا ( لو بانشونسكي ) بل هي أكثر منها موافقة للعالم المحسوس .

وأما (ريمان) فقد رد موضوعة المستقيم القائلة انه لايمكن أن ير بنقطتين مفروضنين إلا مستقيم واحد، وتصور مكانا هندسيا مختلفاً عن فضاء (اقليدس)، وفرض وجود احياء مختلفة عنا قادرة على تخيل مكان ذي بعد واحد أو بعدين، وزع أن المقل لايمنع أن يكون للمكان عدد غير محدود من الابعاد، ففي وصعه إذن أن بتصور هندسة عامة جداً محيطة بالهندسة الاقليدسية، وأن يجمل أبعادها غير محدودة فتصبح الهندسة القائمة على ثلاثة أبعاد حالة خاصة منها، ولنقرب ذلك من الأذهان بمثال، لنتوهم ان هناك على سطح كرة، وجودات صفيرة عاقلة ذات بعدين، وأنها تتصور مكانا ليس له من الأبعاد إلا الطول والعرض، ففي هذه الهندسة يصبح الخطالمستقيم قوسًا على كرة ويمر عدد غير محدود من المستقيات بنقطئين وبمكني لنحقيق هذه الهرضية ان تكون النقطتان في طرفي قطر الكرة وأن يمر منها عدد غير محدود من الدوائر،

وفي هندسة (ريمان) قضابًا مختلفة تمامًا عن قضابًا (اقلميدس) و (لو باتشروفسكي) معًا ، مثال ذلك ان مجموع زوابًا المثلث بكون:

> في هند سة ( اقليد س ) مساوبًا لزاوېتين قائمتين وفي هند سة ( لو باتشو فسكي ) أصغر من ز اوېتين قائمتين ٠

> > و في هندسة ( ريمان) أعظم من زاو بتين قائمتين •

وعدد المو از بات التي يمكن رسمها من نقطة خارجة عن المستقيم هو:

في هندسة (اقليدس) = ۱ وفي هندسة (لوبانشوفسكي) = ﺻ وفي هندسة (ريمان) = ٠

و لما كان الملماء يمثلون الهندسة ذات البعد الواحد بمتحول واحد، وذات البعدين بمتحولين

القطع المكافئ هو المحل الهندسي لمركز دائرة متحولة مارة بنقطة تدعى بؤرة وبماسة لمستقيم بدعى خطاً موجها وقد نكنني في بهض التمريفات بذكر صرتسم الشكل على المسئوي كتمريفنا القطع الناقص بقولنا هو مرتسم دائرة مائلة على المستوي وقد نسئمين بالحجم في تعريف بعض السطوح والخطوط ٤ كتمريف القطع الناقص بقولنا هو الشكل الحاصل من قطع المخروط بمستور مائل غير مواز لخطه المولد، وتعريف القطع المكافئ بقولنا هو الخط الحاصل من قطع صطح المخروط بمستور مواز لخطه المولد، وإذا كان وصف الحركة المولدة للشكل غير محكن اكتفينا في تعريفه بذكر صفاته الذاتية وخواصه الرئيسية أو اللازمة ، بجيث بتمكن السانع من تصوره على حقيقته وتمديزه من غيره من الأشكال ٤ كتعريف الشكل الذي يسمونه ( Folium de Descartes ) بمادلة :

## ع - ٣ - س ع + س = ، [ ب = مقدار ثابت ] ٠

والتعريف بالتوليد أفضل من التعريف بالجنس والفصل ؟ لأنه لايبين لنا خواص الشكل الدانية فحسب ؟ بل يبين لنا أيضاً طريقة الحصول عليه ؟ وبثبت لنا في الوقت نفسه امكات المشائه • ولما كانت المفاهيم التي بدل عليها هذا التعريف إنما يحصل عليها بجمع الكيات السابقة أو ببيان الحركة المولدة لما ؟ كانت طريقة التعريف بالتوليد هي خير الطرق التي توضح لنا علاقات المعافي الرياضية ونسبتها بعضها إلى بعض • وهي لدل أيضاً على أثر العقل في الانشاء ، وتكشف لنا عن خواص التعريفات الرياضية وصفاتها الحقيقية • فاذا قلنا انها سابقة للتجربة قلدما منطقيا ذاتيا لا تقدما رمانيا • وإذا قلنا انها ثابتة لا تتغير ، أشرنا بذلك إلى ثبوتها بالنسبة إلى الخواص الذائية المقومة لها ، فلا يكون للا ثمر بفات كثيرة مختلفة للشيء الواحد إلا حد واحد ثام ، ولكن الشي الواحد قد يكون له تعربفات كثيرة مختلفة للشيء الحواص اللازمة له ، فندرفه بالجنس القرب والخاصة ، مثل تعربف المثلث عو شكل مستو ذو ثلاث زوايا داخلية ، أو تعرفه بالجنس البعيد والخاصة مثل قولنا المثلث هو شكل هندسي ذو ثلاث زوايا ، وكما ارتق العلم كشف العقل عن خواص ذاتية جديدة ، وأدخلت هذه الحواص في تعربفات جديدة ، وأدخلت هذه الحواص في تعربفات جديدة ، وأدخلت هذه الحواص في تعربفات جديدة ، مثل أمر بف الدائرة بقولنا هي الشكل الحاصل من قطع اسطوانة قائمة أو مخروط بستو عمودي على المحور ، أو قولنا هي قطع ناقص بعد مابين محراقيه صفر ، قائمة أو مخروط بستو عمودي على المحور ، أو قولنا هي قطع ناقص بعد مابين عمواقيه صفر ،

أو قولنا هي الحل الهندمي لجميع النقاط التي يرى منها مستقيم معلوم تجت زاوبة معلومة (۱) · الموضوعات

لنبحث الآن في المبدأ الثالث للاستنتاج الرياضي ألا وهو الموضوعات •

صفات الموضوعات ٠٠ من صفات الموضوعات: ١: أنها لا يمكن البرهان عليها ، وهذه الصفة تقربها من البديهيات، وقد سمبت موضوعة بمنى انه يطلب إلبك النسليم بها من غير برهان وأصل معناها باللغة اللاتبنية ( Postulare ) أي طلب ٢ : ومن صفائها لنها غير صادقة بنفسها على خلاف البديهيات التي لا تحتاج إلى برهان ٠٣: ومن صفائها أيضاً أنها فاصتم كالتعربفات ، فلكل علم من العلوم الرياضية موضوعاته وتعربفاته ٤ أما البديهيات فهي عامة في جميع العلوم الرياضية .

وموضوعات الهدسة ، كا قال ( هنرى بوانكاره ) ، على نوعين : فمنها ماهو صريح ومنها ماهو مضمر ، أما الصريحة فهي في هندسة ( اقليدس ) ثلاث : الاولى موضوعة الخط المستقيم المصرح فيها بانه لايكن أن يمر بنقطتين مفر وضتين إلا مستقيم واحد والثانية في القائلة ان أقصر الأ بعاد مابين النقطتين هو الخط المستقيم ، والثالثة في موضوعة ( اقليدس ) المقائلة انه لايكن أن يرسم من نقطة خارجة عن المستقيم إلامواز واحد له ، وأما المضموة فهي كثيرة نذكر منها موضوعة أبعاد المكان الثلاثة ، اعني الطول والمرض والممق وبدل عليها في المندسة التحليلية بثلاثة احداثيات ، وفي كافية لتعيين محل النقطة في الفضاء الاقليدمي ، وموضوعة أبانس المكان القائلة ان المكان متجانس الأجزاء في جميع جهاته ، وانه يكن نقل أي شكل من الاشكال المندسية إلى أي مكان من الفضاء من غير أن تبدل تشابهها ، ولو كان المكان كروباً لما أمكن ذلك ، بالنسبة التي تربعها من غير أن تبدل تشابهها ، ولو كان المكان كروباً لما أمكن ذلك ،

وأما موضوعات ( المكانبك )(٢) نهي أيضًا علَى نوعين صريحة ومضمرة ٤ أما الصريحة

Goblot, Traité de Logique, 135 (1)

<sup>(</sup>٢) ينقسم علم المكانيك النظري إلى ثلاثة أفسام: ١) علم ( السينهاتيك Cinématique ) ، ويبحث في الخدرة لها ، ٢) وعلم ( الستاتيك Statique ) ويبحث في توازن القوى ٣٠) وعلم ( الديناميك Dynamique ) ويبحث في الحركة رُوعلاقتها بالقوى •

وليس من شأن المعاني الرياضية المتصورة أن يكون لها في الوجود مثال بوجه ، وان كان وجودها في حيز الامكان ، أما التمريفات التجريبية فندل على أشياء موجودة .

ويشتمل التعريف الرياضي على عناصر ضروربة مقومة للمفهوم ، لأنه بدل على علاقة ضروربة أو قانون ثابت ، فنقول في تعربف العدد انه مجموع وحدات من جنس واحد ، وفي تعربف المستقيم انه أقصر الا بعاد مابين نقطتين وفي تعريف المستقيم انه أقصر الا بعاد مابين نقطتين وفي تعريف المستقيم الطباقا تاما (وفي جميع الا وضاع) عند ما يشتيرك والمستقيم في نقطتين ، وفي تعريف السطح الكروي هو سطح جميع نقاطه متساوية البعد عن شطة ثابتة ، فالماني الرباضية تدل إذن على علاقات محددة ، والرابطة بين هذه العلاقات في رابطة ضروربة ، فأنت لاتستطيم أن تضيف مثلاً إلى العدد (٣) شيئاً أو تطرح منه شيئاً آخر من غير أن تبدله ، كما أنك لاتستطيع أن تغير حركة النقطة المحدثة للخط المستقيم من غير أن تبدل العلاقة التي تضمنها مفهومه ،

والتعريفات الرباضية هي قضابا كلية على الاطلاق ، فتعربف العدد هو هو ، •ها اختلف الزمان والمكان ، وتعربفات الاشكال الهندسية لاتختلف بحسب العوالم التي هي فيها ، بل هي هي في هذا النمط من الوجود وفي غيره ، ولكن ماهي الطربقة التي يسيد عليها الرباضيون لمعرفة الخواص المقومة للمعاني الرباضية ع هناك طربقتان : الأولى طربقة التعربف بالجنس والفصل ، والثانية طربقة التوليد ،

## التعريف بالجنس والغصل

إذا عرفنا المثات بأنه سطح مستو محاط بثلاثة خطوط مستقيمة متقاطعة مثنى مثنى وكال هذا التعوبف حداً مركباً من الجنس والفصل و فالجنس هو السطح المستوي ومحاط بثلاثة خطوط مستقيمة وتقاطعة الخود هوالفصل و كذلك إذا عرفنا الدائرة بقولنا: هي سطح مستو محاط بخط منحن جميع نقاطه متساوبة البعد عن نقطة ثابتة و أو إذا عرفنا القطع المكافئ بقولنا: هو المحل الهندمي لجميع النقاط المتساوبة البعد عن نقطة معلومة وخط مستقيم ثابت و

بقتنص هذا التعربف بالتركيب من الجنس والفصل ، وذلك بأن بعمد إلى الشي المراد تمربفه ، وبنظر من أي جنس هو ، ثم بفصل هذا الشي عن غيره من الأشياء المشابهة له بخاصة (منطق - ٢٠)

من الخواص الذاتية المقومة للماهية • فالقعربف بالحد إنما هو تحليل تام لمفهوم اللفظ العال على الشيء الراد تعربفه ، وبتكون من الخواص الذاتية المقومة للماهية ، إلا أنه لا بفشيء الشيء الشيء المشيء وكان ولا بدل على إمكان إنشائه • ولما كانت المعاني الرباضية غير موجودة في عالم المتحربة ، وكان العقل مضطراً إلى إبداء ما ، كان التعربف الذي لا بتضمن كيفية إنشائها و توليدها نعربفا فاقصا ، فقد يشتمل هذا التعربف على تناقض داخلي ، كتعربفنا أحد المنحنيات بقولنا هو خط منحن مجموع بعدي كل نقطة من نقاطه عن خطبن واقعين على مسئو واحد مساو لمقدار ثابت ، في هذا التعربف تناقض داخلي الاندركه بالتحليل أو بطريقة التوليد والانشاء ، ولو رممنا هذا المنحني المزعوم لنبين لنا أن تعربفه الابدل على خط منحن ، بل بنطبق على قاعدة المثلث المتساوي السافين ،

1. 1. 1.

النعريف بالنوليد

التعريف بالتوليد هو التعريف الذى لوصف فيه العملية المولدة الشي المراد تعريفه وفاذا أن نعرف العدد بالتوليد قلنا هو مجموع وحدات من جنس واحد و فكل عدد بتولد من إضافة الواحد إلى العدد الذى قبله و فالعدد (٢) بولد من إضافة الواحد إلى الفسه و والعدد (٣) من إضافة الواحد إلى الثلاثة و هذا بذل على عمل العقل في إبداع الكمات الجمردة وأما تعربف الاشكال بالتوليد و فهو أصعب من تعربف الأعداد و لأن الشكل ابس تجربدا محضا ، بل هو كم وشخص منسوب إلى المكان و فلا عداد و لأن الشكل ابس تجربدا محضا ، بل هو كم وشخص منسوب إلى المكان و فلا عدل المحانى المعانى المحردة والمفاهيم العقلية و بل تحتاج في تخيله و إنشائه الى توليده بالحركة و فتقول في تعربف المحانى المعانى المحركة هذا الحط في غير الجهة التي تحركت وتقول في تعربف المشتوى انه متولد من حركة هذا الحط في غير الجهة التي تحركت إليها النقطة و وتقول في تعربف المثنات انه سطح وستو متولد من تقاطع ثلاثة خطوط المنتهمة مستقيمة و فقول في تعربف عيط الدائرة انه الخط المنحتي الذى يرسمه طرف خط مستقيم مستقيمة و فقول في تعربف المثاني في مستو واحد و محدود بدورانه على طرفه الثاني في مستو واحد و

وهذه التعويفات كما ترى سهلة ، لا أن الحركة المولدة للشكل المعرف بسيطة ، أما الاشكال الموكبة كالقطع المكافى أوالقطع الناقص، فان تعويفها أصعب من تعويف هذه الاشكال ، لا أن قانون الحركة المولدة لها أكثر تعقيداً ، فتعويف القطع المكافى لابقاصر على ذكر الحركة المولدة له ، بل يشتمل أيضاً على الشرط الأساسي الذي تخضع له هذه الحركة ، فنقول

## وظبفة الموضوعات

الموضوعات في كالتمر يفات مبادئ مشمرة وقد شبهها (هنري بو انكاره) بالتمريفات فقال انها تمربفات خفية مضمرة وفوضوعة تجانس المكان ترجع إلى تمربف المساواة الهندسية وموضوعة الخط المستقيم كا أن موضوعة العطالة ترجع إلى تمربف الخط المستقيم كا أن موضوعة العطالة ترجع إلى نعريف القوة و

# حقيقة الاستدلال الرياضي

ان أكثر المناطقة بقولون ان الاستدلال الرياضي هو استنتاج ، ولكن ماهي -قيقة هذا الاستنتاج .

## علافة الاستدلال الربامني بالقباس المنطفي

لم بفرق العلماء في الماضي بين الاستنتاج الرياضي والاستنتاج المنطقي ، فزعموا أن الفرق بينها برجع إلى أن النتيجة في القياس المنطقي شرطية ، أي أنها لا تكون صادقة إلا إذا كانت المقدمات صادقة • أما في الاستنتاج الرياضي فالنتيجة ، طلقة ، لأن مبادئه على عكس الاستنتاج المنطقي ، ضرورية • لذلك قال (آرسطو) : « البرهان الرياضي هو القياس الضروري » • وقال رابيه (۱) : « البرهان الرياضي قباس منطقي ، مقدماته صادقة وضرورية » •

ولكن الفلاسفة المماصرين انتقدوا هذا الرأي •

ا- فبين (ليار) بعد (لا شليله) و (كورنو) و (كانت) ان طبيعة العلاقات التي اشتمات عليها الأحكام الرياضية تختلف عن طبيعة العلاقات التي تضمنها القياس المنطقي، لأ نحدود القياس هي كمغيات أما حدود البرهان الرياضي فهي كمبات ، و لا يمكن أن بوجد بين الحدود المنطقية إلا رو ابط استفراق أو عدم استفراق ، في حين أن روابط البرهان الرياضي هي المساواة أو عدم المناواة ، و بدل على رابطة المساواة باشارة (=) أما رابطة الأحكام المنطقية

Rabier, Logique 277 (1)

الدالة على وقوع النسبة بين الموضوع والمحمول فهى افظ ظاهر أو مستنر تقديره (هو) مثال ذلك: انك تقول: ١٠=٥+٥ كولا تقول كل عشرة هي ٥+٥ أو كل (٥+٥) هي عشرة لان استغراق الموضوع مختلف في الاحكام الكلية الموجبة عن استغراق المحمول ، فاستغراق الاول كلي ، واستغراق الثاني جزئي ، ولبست العشرة مستغرقة في (٥+٥) ولا المجموع (٥+٥) بستغرق في العشرة ، فالمحمول والموضوع في مثالنا هذا مختلفان في الماهية ولكنها متساويان في الكم ، فيمكن اجراء التبادل بينها لتعادلها ، ولا يمكن أن يكون أحدهما مستغرقا في الآخر ، فتقول مثلاً : كل مستطيل هو شكل متوازي الاضلاع ، ولا تقول كل شكل متوازي الاضلاع ، مستطيل ، ولكنك تستطيع أن ترسم ، ستطيلاً مكافئاً للشكل المتوازي الاضلاع ، مساحة أحدهما مساوية لمساحة الآخر ،

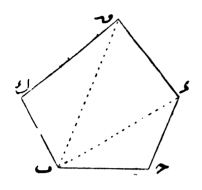
٧- وقد استفاد ( هنري بوانكاره ) من آرا ( دبكارت ) في مقالة الطريقة فأشار إلى عقم القياس المنطقي ، وقال ان القياس لابعلمنا شيئًا جديداً ، ولا يضيف شيئًا إلى الحدود المعلومة ، فلو كان الاستنتاج الرياضي قياسًا منطقيًا ، لانقلبت الرياضيات كاما إلى تكرار عقيم ، ودور فاسد ، ولكن الرياضي لابقلد المنطقي في تكرار الاحكام ، بل يكشف أموراً جديدة ، وينتقل من الاحكام البسيطة إلى القضايا المركبة ، فهو إذن مبدع حقيقي ، أما المنطقي فلا بتقدم إلى الامام ، بل بفصل علمه القديم على أساس الأقيسة الجامدة .

٣- والسبب في ذلك يرجع إلى أن القياس المنطقي بنقل الفكر من العام إلى ألحاص مثال ذلك : إذا عرفت مساحة المتوازي الاضلاع ، المكنك أن تستخرج منها مساحة المستطيل لان المتوازي الأضلاع جنس والمستطيل نوع ، وما يصدق على الجنس يصدق على النوع ، ولكن الرياضي لا ببني أحكامه على هذا الأساس ، بل ببرهن أولاً على مساحة المستطيل ، ويستخرج منها مساحة المتوازي الاضلاع ، فيبتدئ اذن بالأحوال الخاصة وبنتقل منها إلى الاحوال العامة ، وهذا الانتقال من الخاص إلى العام يدل على الانشاء والابداع ، فالرياضي بطلب منا في كل وقت أن نسلم مخاصة من الخواص ثم يعمم هذه الخاصة ، ويطلقها على الاحوال الاخرى المشابهة لها ، قال ( غوبلو ) (١) : ليست غابة الرياضي أن بيرهن على القضايا الخاصة الاخرى المشابهة لها ، قال ( غوبلو ) (١) : ليست غابة الرياضي أن بيرهن على القضايا الخاصة باستخراج امن القضايا العامة المديرة المتحراج امن القضايا العامة أن بتبيان إحدى خواصها المديرة المتحراج امن القضايا العامة أن باستخراج امن القضايا العامة أن باستخراج المنافقة أولا ببيان إحدى خواصها المديرة واستخراج المنافقة المديرة ا

Goblot, Traité de logique 253-254 (1)

البسيطة عوان بعم هذه الحواص البسيطة ويطلقه اعلى غيرها من الامور النشابهة عنينقل على هذه المصورة كما قال ( دبكارت ) من البسيط إلى المركب عوالبسيط هو حالة خاصة من المركب .

هكذا نستند إلى خاصية المثلث ومساواة زواياه الثلاث لزاويتين قائمتين للبرهان على خاصية بجوع زوايا



المضلع (شكل ١٠) ونستند إلى خواص الدائرة للبرهان على خواص القطوط المنحنية على خواص الخروطية وغيرها من الحطوط المنحنية و ونستند إلى خواص الاعداد الموجبة ونطلقها على الاعداد السالبة، وخواص الاعداد المسطحة على الهندسة المجسمة و والرياضيات على الاطلاق خاصة في مبادئها ، عامة في أقسامها العالية و

( شکل ۱۰ )

مجموع زوايا المضلم: مح = ٢ (٥٥- ٢) قا

## نظریهٔ ( بوزو ) و ( هنری بوانظره )

الاستقراه الرباضي ، والاستدلال بالارجاع . - وهذا الانتقال من الخاص إلى العام أو من العام إلى الاعم بذكرنا بالاستقراء . فقد أشار إليه (بوترو) (١) منذ عام ١٨٩٢ بف من العام إلى الاعم بذكرنا بالاستقراء . فقد أشار إليه ( بوترو ) (٢) منذ عام ١٨٩٢ بفت كتابه معنى القانون الطبيعي ( D l'idée de loi naturelle ) ، وقال ان الاستدلال الرياضي يختلف تماماً عن الاستنتاج المنطقي ، وان الرياضي ببرهن أولاً على قضية خاصة جزئية ثم بعمم نتائجها ، فني الجمع ببرهن أولاً على خواص الاعداد الصحبحة ثم بعم هدف الخواص ويطبقها على الكسور ، ويسمى هذا التعميم استقراء عقلياً ، وقد شرحه (هنري بوانكاره) ومهاه استدلالاً بالارجاع ( Raisonnement par récurrence ) ، وهواستدلال تحقق فيه الخاصة بالنسبة إلى عدد مثل ٥ = ١ أو ٥ = ٢ ثم ببرهن على أنها صحيحة بالنسبة إلى سائر الاعداد النامة .

<sup>(</sup>۱) ( بوترو Boutroux ) ، ( ۱۹۲۱—۱۸۲۰ ) ، فيلسوف فرنسيولد في ( مونروج ) ، له كتب نفيسة في معنى القانون ، الطبيعي والدلم والدين، والطبيعة والعقل ، وجواز قوانبن الطبيعة ، وتاريخ الفلسفة ، أسس مذهبه على نقد الآلية والتقيد العلمي ، واتبع آراء ( رافيسون ) و ( رينوفيه ) الروحية .

مثال ذلك: لنبر هن على الملاقة

عَلَى أَن إِكُون (بَ) مُوجبًا و (۞) عددًا صحيحًا مساويًا للمدد ( ٢ ) أَو أَعِظْم منه • لاثبات ذلك نقول أُولاً إِذَا كانت الملافة صحيحة بالنسبة إلى ( م ) كانت صحيحة بالنسبة إلى ( م + 1 ) اضطراراً •

فاذا كانت العلاقة المراد اثباتها

$$-r+1 < (-r+1)$$
 [1]

صحيحة بالنسبة إلى (م) ، كانت صحيحة أيضاً بالنسبة إلى (م+١) .

$$\neg(1+l)+1 < +l (-+1)$$
 [4]

وللبر هان عَلَى ذلك نضر ب طر في العلاقة [١] في ( ١ + ب ) فنحصل عَلَىَ

ثم نضع ( م + ١ ) داخل قوس :

ولما كانت ( برأ مح ، ) كانت

وهو المطلوب •

واكننا لم نتحقق بمد صدق الملاقة [١] عَلَى (م) لم بل بر هنا عَلَى أنها تصدق فقط عَلَى (م + ١) عند ماتكون صادقة عَلَى (م ) · لنتحقق الآن صدقها عَلَى م = ٢

وهذا بديهي ٠

أى ان

فاذا كانت العلاقة [1] صادقة عَلَى (م=7) كانت صادقة عَلَى م=7+1 ، وعَلَى م=1+1)+11+...

المُناقَسَمُ • - لاشك أن في هذا الاستدلال استقراء حقيقياً 4 لا نه بنقل العقل من الحاص إلى العام، وبوسع نتائج البرهان الرباضي وبعممها حتى يجعلها كلية، ولكن الاستقراء الرباضي يختلف من الاستقراء الموسع الذي أشرنا إليه سابقاً •

ان البرهان الرياضي لا يرجع كله إلى الاستدلال بالارجاع ، فني الجبر براهين عامة لا تنحل إليه ، وفي الهندسة امثلة كذبرة لاعلاقة لها به ، وإذا قبل ان علما الهندسة يستخدمون هذا النوع من الاستدلال للبرهان على بهض الفضايا الهندسية ، فيقولون في اثبات مجوع زوايا المضلع الداخلية انها مساوية لر ٢ ( ٥ – ٢) قا ، فاذا كانت هذه الملاقة صادقة على (٥) كانت صادقة أيضاً على (٥ + ١) أى إذا كانت ٢ (٥ – ٢) قا صادقة كانت ٢ (٥ – ٢) قا صادقة أيضاً ، فلذا ان علم الهندسة



( هغری بوانکاره - Henri Poincaré ) (۱۹۱۲–۱۸۰۴) ریاضی فرنسی عظیم کشف التوابع ( الغوشیة ) ، واگف فی فلسفة الریاضیات کسّباً هامة کالعلم والفرضیة وقیعة القلم والطریقة

<sup>(</sup>١) لخصنا هذا المثال ومناقشته عن كـــتاب غوبلو في المنطق٠

يستطيع أن يستغني عن هذا الهرهان ٤ ويثبت القضية ببرهان آخر · (شكل ١٥) فيقول ان عدد المثلثات التي يمكن الحصول عليها في مضام ما بوصل أحد رؤوسه الاخرى بنقص دائماً اثنين عن عدد أضلاع المضلع نفسه ٤ لأن مثلثين منها يحناجان إلى أربعة أضلاع من أضلاع المضلع ، وكل مثلث من المثلثات البافية يحتاج إلى ضلع واحد ، فيكون عدد المثلثات مساوياً دائماً له ( ٥ - ٢ ) ، ويمكننا أيضاً أن نبرهن على هذه القضية بوسم المثلثات على وجه آخر ، فنعين نقطة داخل المضلع ٤ ونصلها يوؤوس المضلم نفسه ، فيكون عدد المثلثات الحادثة عن ذلك مساوياً لعدد أضلاع المضلم ، ولا أثر لاستدلال الارجاع في هذا البرهان الاخير أبداً ،

۱۰۰ ثم ان استدلال الارجاع لبس استقرا و موسعا کالاستقرا المنبع نے العلوم الطبیعیة ، بل هو استقرا فروري ، مبني علی برهان استنتاجي ، فنحن قد فرضنا العلاقة صادقة علی (م) ، ثم أثبتنا انها صادقة بالفرورة علی (م + 1) ، ولم نقتصر علی تعمیم نتیجة الاستقرا بل أثبتنا ضرورة هذا النعمیم وبرهنا علی صدقه ، وقد رأیت فی المثال السابق کیف اضطررنا یلی ضرب کل من طوفی العلاقة [۱] به (۱+ب) ، و کیف برهنا علی صدق العلاقة (م+1) بعد التحقق من صدقها علی (م) ، فاننقالنا من (م) إلی (م + 1) ومن (م + 1) إلی اس استقراه بسیطاً ، بل هو اسٹنتاج ضروری ،

# نطرية (ليار) في المادية والتركيب

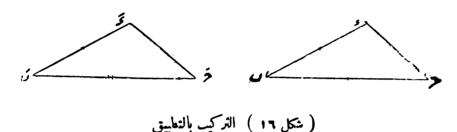
كان (كانت) بقول ان القضايا الرياضية هي احكام ثركيبية ، فاقتبس (ليار) عنه هذه الفكرة ، وانتقد آراء الذين ارجموا الاستنتاج الرياضي إلى القياس المنطقي ، قال ان محمول الفضية الرياضية ليس تكواراً للموضوع ولا هو عنصر من عناصره ، والموضوع والمحمول قد يختلفان في الشكل والوضع ، ولكنها بتعادلان في النكم ، فيمكن إذن ابعرال أحدهم ابالآخر ولا يتم ذلك إلا بالتمركب ، وهذا التمركيب قد بكون مباشراً كما في الأحوال البسيطة ، وقد بكون غير مباشر ، كما في الأحوال المركبة ، والاختراع الرياضي بتوقف في هذه الحالة الأخيرة على كشف الروابط الجدبدة التي هي بين المقادير ورموزها من جهة ، وبسبين الحدود

Logique 86-91 ( Liard — پار ) (۱)

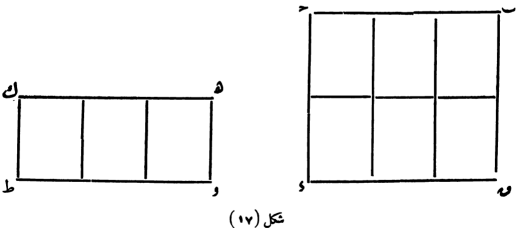
المتوسطة من جهة أخرى ، بحيث تصبح للك الروابط نتائج ضروربة لروابط سابقة معلو.ة (١) وقد ذكر لنا ( لبار ) في كتاب المنطق بعض الأمثلة :

ا - فمن هذه الأمثلة التركيب المباشر ، وهو تركيب بسيط ؛ يكتنى فيه بالنظر إلى الشكل ومشاهدة ما تضمنه من العلاقات ، كالبرهان على انخط المركزين في الدائر تين الخارجيتين أعظم من مجموع نصني قطر بها .

۲ - ومنها البركيب بالتطبيق كالبرهان على ان المثاثين بتساويان عند ما تتساوى فيها
 زاوبة وضلمان محاوران لها •



٣ - بقسم الشكل من غير أن تنقل الأجزاء ، كالبردان على ان نسبة أحد
 المستطيلين المنساوي القاعدة إلى الآخر كنسبة ارتفاع الاول إلى الثاني .

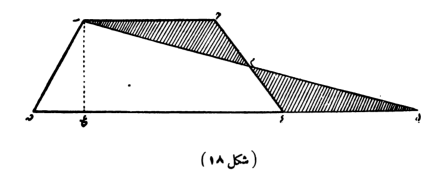


بقسم الشكل من غير أن تنقل الأجزا

٤ - ومنها نقسيم الشكل مع نقل الأجزاء ، ولكن من غير ان بنبدل الشكل كالبرهان على ان مجموع زوايا المثلث الثلاث مساور لزاوبتين قائمتين · ( شكل ١٤)

Des définitions géométriques (1)

ومنها تبديل الشكل كله، كالبرهان على ان مساحة شبه المنحرف مساوية لحاصل ضرب نصف مجموع القاعدتين في الارنفاع.



مساحة شبه المتحرف 
$$=\frac{\upsilon+\upsilon}{\upsilon}$$
 × ع

7- ومنها الجمع بين الأحوال السابقة كلها ، كالبرهان على قضية ( فيثاغوروس ) بتقسيم المربع الموسوم على الوتر إلى مستطيلين وتقسيم كل من هذين المستطيلين إلى مثلثين قائمي الزاوبة و أقسيم كل من المربعين المرسومين على الضلعين القائمين إلى مثلثين قائمي الزاوبة ؟ و إقامة البرهان بعد ذلك بالاستناد إلى بعض الحدود المتوسطة ، على أن المثلثين المرسومين في كل من المربعين

مساويان للمثلثين الرسومين في كل من المستطيلين المتباينين • مثال ذلك :

(£2) الجمر بين الاحوال كلها

ا- يقسم المربع ( 5 - س ص) إلى مستطيلين مثل (كافرك ص)و (ور حرك) إلى حرث بقسم المستطيل (ور حرك) إلى مثلاين قائمي الزاوبة مثل (ور حرم) إلى متلايين قائمي الزاوبة مثل (ب حسم ) و (ب سم ه) قائمي الزاوبة مثل (ب حسم ) و (ب سم ه) عبثلث مساور له مثل (ب حرم) و وعن المثلث رب حسم) و بثبت بمثلث مساور له مثل (ب حرم) و وعن المثلث (ب حسم) وبثبت المثلث مساور له مثل (ب حرم) و بمثبت النالث المثلث و رب حرم) و بشاور الم مثل ( 5 حسم ) و بشبت المثلث و حرم ) و بشبت المثلث مساور له مثل ( 5 حسم ) و بشبت المثلث و حرم ) و بشبت المثلث مساور له مثل ( 5 حسم ) و بشبت المثلث و حرم ) و ربی المثلث و حرم ) و بشبت المثلث و حرم و حرم ) و بشبت المثلث و حرم و ح

وما بنطبق عَلَى الهندمة بنطبق أيضاً عَلَى الجبر ، مثال ذلك لذكن المعادلة : س + ح س + 5 = •

فالمطاوب معوفة قيمة (س) بدلالة (ح) و ( ٤ ) ٠

للحصول على ذلك ابدل بعض الحدود ، فاجد ان الجملة (س المحصول على ذلك ابدل بعض الحدود ، فاجد ان الجملة (س المحصول على ذلك ابدل بعض الحدود الربع التام (س المحسط المحسط على المادلة واطرحه منها فلا

تنغير بذلك فيمتها :

$$r = s + \frac{r}{s} - \frac{r}{s} + m + r$$

ثم أضع حدود المربع النام في قوس

$$\cdot = 5 + \frac{\Gamma_{-}}{2} - \Gamma(\frac{-}{2} + 0)$$

وانقل الحدين (- - + 5 ) إلى الطرف الثاني من المعادلة ، فأحصل على

$$5 - \frac{\sqrt{2}}{2} = \sqrt{2} + \sqrt{2}$$

ومنها:

فاذا نقلت + 🛫 إِلَى الطرف الثاني من المعادلة حصلت عَلَى

$$\frac{1}{5-\frac{7}{2}} + \frac{7}{7} - = 0$$

فالبراهين الجبربة مؤلفة من المبادلة والتركيب كالبراهين الهندسية ولا فرق في ذلك بين الحساب والجبر وحساب التمام او التفاضل ٠

( \*\* - ; L:. )

المنافشة . - تمناز هذه النظربة على غيرها باعتمادها على فكرة النركيب واهتمامها بالفاعلية الذهنية ، إلا أنها جعلت البرهان الرياضي مقصوراً على مبادلة الحدود ، فاهملت بذلك خاصة المعديم التدريجي التي أشرنا إليها سابقاً ، والتي تدل على ان البرهان الرياضي إنما هو كما قال (غوبلو) انشاء زهني .

نظرية غوبلو ٠- البرهان الرباضي هو استنتاج انشائي متبوع بمشاهدة منطقية ٠ الاستدلال الرباضيءند (غوبلو) هو استنتاج انشائي ٤ مختلف تمام الاختلاف عن القياس المنطقى ٠ قال في كتاب المنطق:

«البرهان هو الانشاء ، ولا برهان إلا على الاحكام الشرطية ، لانها هي التي تدل على ضرورة العلاقة فاذا بره:ت على ان فرضية من الفرضيات نستلزم تالياً ما ، انشأت هذا التالي على أساس الفرضية » (١) وقال أبضاً : « البرهان على ان مجموع زوايا المثلث الثلاث يساوي زاويتين قائمتين يرجع إلى انشاء الاث زوايا حديدة معادلة لزوايا المثلث الثلاث ومساوية لزاويتين قائمتين » (٢)

وقال أيضاً : « البرهان على أن حاصل ضرب الطرنين ، في كل تناسب عددي ، مساور لحاصل ضرب الوسطين ، يرجع إلى إنشاء مساواة بين جدائين على أساس هذا التناسب » (٣)

فالبرهان الرياضي هو إذن إنشاء متبوع بمشاهدة منطقية، وهذا الانشاء ايس عملاً ذهنياً فقط، بل هو عمل حقيقي بمكن تنفيذه مادباً ، ألم تركيف كان الانسان الابتدائي بستخدم الأصابع والحصى في حساب الأشياء وكيف أنشأ العلماء المسطرة الحسابية للانتفاع بها في الحساب ، وكيف أنشأوا معادلاتهم الجبرية بنبديل الحدود ، وكيف أنشأوا الاشكال الهندسية وطبقوها بعضها على بعض ، ونقلوا أجزاءها وبدلوها ، وليستهذه الأعمال الانشائية أصاً عرضياً ملحقا ، بل هي أص ذاتي مقوم للبرهان الرياضي ، نعم ان الرياضيين لا يغفذونها مادبا ، والكنهم يجربونها في أذهانهم ، وبنخيلونها وبتوهمونها ، فيستبدلون بالعمل المادي عملاً مادبا ، وبالمشاهدة التجربية ، مشاهدة منطقية ، ثم ان لحذه المشاهدة النطقية صفة ضروربة غيرها من المشاهدة التجربية ، في المشاهدة التجربية ، في المشاهدة التجربية بقتصر العالم على مشاهدة ما يجري سيف

Goblot, Traité de Logique, 272 (1)

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه – س۲۷۰

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه 6 ص ٣٧٥

الطبيعة للكشف عن قوانينها المجهولة ، اما في البرحان الرياضي فيطبق القواعد التي وضعها هو نفسه ، كالتمر بفات أو الموضوعات أو الفرضيات أو النظر بات ، على الأحوال الخاصة أو المفردة التي بعالجها ، ثم بثبت ضرورة هذه الخواص الجزئية و بعممها ، فهو إذن بولد العام من الضروري اما في العلوم الطبيعية فيولد الفروري من العام ،

وقصارى القول ان البرهان الرباضي عند (غوبلو ) هو استنتاج انشائي ، بنتقل فيه العقل من الخاص إلى العام ومن الجزئي إلى الكلي 6 وهو مصحوب بمشاهدة منطقية ذاتصفةضرور بة •

المناقشة ٠ - تشتمل نظر بة ( غوبلو ) هذه علَى فكرتين أساسيتين:

١- البرهان الرباضي هو انتقال من الخاص إلى العام على عكس القياس المنطقي الذي هو انتقال من العام إلى الخاص •

٣ - البرهان الرباضي هو استنتاج انشائي، تتجلى فيه فاعلية العقل •

على اننا إذا عمقنا النظر في هذا الرأي تبين لنا ان العقل لابنتقل في البرهان الرباضي من المفرد إلى العام ٤ بل ان هذا المعنى المفرد الذي ندرس خواصه ٤ سواء أكان شكلاً كما في الهندسة عاو عدداً أو معادلة كما في الحساب والجبر، هو في الحقيقة معنى كلي، إذن ليس البرهان الرباضي انتقالاً من المفرد إلى العام بل هو انتقال من العام إلى الأعم .

وهذه الصفة الأخريرة تميز البرهان الرباضي من الاستقراء التجربي وفي الاستقراء التجربي الذي سميناه استقراء موسعاً يشاهد العالم خاصة من الخواص في بعض الأمثلة الجزئية ثم يحللها وبوازن بينها وبنتقل منها إلى القضايا العامة وسنبين عندالكلام عن أساس الاستقراء ان الأمر لابعدو إحدى فرضيتين وادا أن بكون الكون مؤلفاً من نسب هندسية وأعداد وفي هذه الحالة تكون العلاقات النجر بيبية رموزاً حسية للتوابع الرياضية واما أن يكون الاستقراء الموسع مبنياً على مجاح النوضية وامكان تحقيقها وفي هذه الحالة تكون القوانين العلمية مبنية على الاعتقاد ان كل حادثة تقع في الكون و او كل تغير يحدث في الأشياء العلمية مبنية على العلية والاطراد في وقوع الحوادث وفاذا سلمنا بالفرضية الاولى انقلبت العلم الطبيعية نفسها إلى علوه وباضية واستعضنا عن الاستقراء بالاستنتاج وإذا أخذنا الفرضية الثانية وأردنا أن نطبق طربقة الاستقراء الموسع على الرباضيات وقعنا فيا وقع فيه بالفرضية الثانية وأردنا أن نطبق طربقة الاستقراء الموسع على الرباضيات وقعنا فيا وقع فيه بالفرضية الثانية وأردنا أن نطبق طربقة الاستقراء الموسع على الرباضيات وقعنا فيا وقع فيه الفرضية الثانية وأردنا أن نطبق طربقة الاستقراء الموسع على الرباضيات وقعنا فيا وقع فيه

مثال ذلك : ان الرياضي ( فرما ) اختبر صدق العلاة ( ۲٬۰۰۰ + ۱ ) على بعض الاعداد التي جربها فزعم ان كل عدد تنطبق عليه هذه العلاة هو عدد أولي ، فأخطأ بتعميمه هذا خطأ خطأ خطيم ، لان ( اول ) بين لنا بعد ذلك ان القضية لاتصدق على بعض الاعداد المركبة وفقاً لهذه القاعدة ، ولو لم يعتمد (فرما) على هذا الاستقراء التجربي ، لما وقع في مهاوي الزلل ،

مثال آخر؛ وجد الرياضيون بالاستقراء التجريبي الموسم ان كل عدد كامل ( وهو العدد المساوي لمجموع قواسه مثل r = r + r + r + r) هو زوج ولكنهم لم يستطيعوا حتى الآن ان يجدوا لهذه القضية برهاناً نظرياً ، وقد اختبروا صدق هذه القضية على ٩ اعداد كاملة فقط ، وكان آخر هذه الاعداد مؤلفاً من ٣٧ رقماً ، فاذا وجدوا في المستقبل عدداً كاملاً فرداً كذبت قضيتهم هذه ، فهي اذن صادقة على الاعداد المجربة فقط ، ولا يجوز تعميمها إلا إذا بنيت على برهان نظري يثبت ضرورتها .

فخير للرباضي إذن ان بتجبب التسرع في التهميم ، وأن بعتمد على هــذا الاستقراء التجرببي الموسع اكشف النظريات لاللبرهان عليها .

والبرهان الرياضي كما رأبت صفة ضروربة مبدعة ، حتى لقد قال (غو بلو) : ان الاستدلال الرياضي قد استمد من القياس المنطقي ضرورته ، ومن قوة ابداع الفكر خصبه وانتاجه .

النَّهُ مِ مَ بِنتِج مِن ذلك كله ان البرهان الرياضي ليس استقراء محضاً ولا قياساً منطقياً صورياً ، بل هو استنتاج انشائي .

# ١ - البرهان الريامني هو استدلال انشائي

النتيجة في كل جوهان رباضي هي النالي اللازم للمبادئ الموضوعة ، وهي محكمة الارتباط بالمقدمات ، كلابل ان ارتباطها هذا أشدو ثاقة من أي استفتاج آخر ، والسبب في ذلك يرجع إلى ان الملاقات التي اشتمل عليها الاستدلال الرباضي هي علاقات كمية من مساواة أو عدم مساواة ، فيتم الانتقال فيها من حد إلى آخر بصورة محكمة و ثيقة ، لا تستغلق ولا تستبهم ، وإذا قيست مبادلة الكيات المتعادلة بجبادلة الحدود المنطقية ابان البقين فيها ، وتبين أنها أشد من الأقبسة المنطقية وثاقة وثلسلاً ،

وإذا قلنا ان في البرهان الرياضي ضرورة، فنحن لا نعني بذلك ضرورة مطلقة ، كما زعم المقليون، فلشد ماأخطأ هؤلاء الفلاسفة في ظنهم ان المبادئ الرياضية ضرورية بذاتها، وان

المقل يسلم بها كما يسلم بالأوليات ، وانه لاحيلة له في قبولها أو ردها . إِذ العقل يستطيع ان يتصور موضوعات و تمريفات مخالفة لموضوعات ( اقليدس ) و تمريفاته ، وأن يستخرج من هذه الموضوعات نتائج منطقية محكمة الارتباط ، كما فعل ( ريمان ) و ( لوباتشوف كي ) ، وعكى ذلك فان القضايا الهندسية تابعة للمقدمات فلاتصدق إلا إذا صدقت ، ولاتكذب إلا إذا كذبت فلا يصدق قولنا ان مجموع زوابات المثلث الثلاث مساو لزاوبتين قائمتين إلا إذا صدقت موضوعة ( اقليدس ) ، إذن لا فوق بين ضرورة البرهان الرباضي ، وضرورة القياس المنطقي من هذه الناحية ، بل ان كلا منها هو استدلال شرطي ، لا تصدق النتهجة فيه إلا إذا صدقت المقدمات ، وهذا مهني قولهم ان الرباضيات هي جملة شرطية استنتاجية .

# ۲ - البرهان الريامني هو استدلال انشائي

ان لفاعلية العقل وإنشائه أثراً في الاستدلال الرباضي ؟ وقد بينا ذلك عند الكلام عن تكون المعاني الرباضية ولأن البرهان الرباضي لا بقتصر على تبديل الحدود المنساوية بل ينشئ النتائج التي يستخرجها من المبادئ انشاء عقاياً ؟ والسبب في خصب النعر بفات الرباضة لايرجم إلى أنها مشتملة على خواص المعاني المحدد ف اشتال الجنس على النوع ، بل يرجع إلى ان العقل يجمع النعر بفات إلى الموضوعات ، وبولد منها خواص المعاني الرباضية ، فيرتقي على هذه الصورة شيئًا فشيئًا من المفاهيم البسيطة إلى مفاهيم أكثر تعقيداً منها .

# ٦- وظيفة الرياضيات وأثرها في العلوم

قال (اوغوست كونت) ، ان الرباضيات هي الآلة الضروربة لجميع الملوم ، وقال (هنري برغسون) العلم الحدبث ابن الرباضيات ، لم بولد إلا عندما أصبح الجبر ، ونا قو با قاد را على شبك الحقائق وإبقاعها في حبائل حسابه ، فالرباضيات هي المثل الأعلى الذي بتطلع إليه العلم ، ان علمي الهندسة والمكانيك يستندان إلى علم العدد ، وعلم الفلك يستند إلى علم المكانيك ، كما أن حساب الاحتالات يستند إلى حساب اللانهابات أو كما تستند العلوم الرباضية بعضها إلى بعض ، فكذلك ترتكز العلوم الطبيعية على العلوم الرباضية ، فكأن الأعداد كما قال أحد الفلاسفة القدماء ، تقود الكون ،

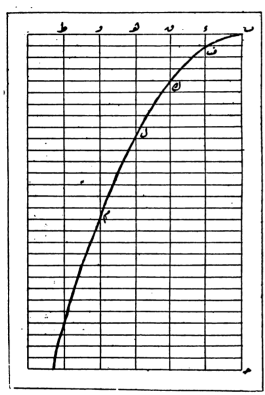
أضف إلى ذلك ان الر باضيات هي لغة موافقة ، قال ( هنري بوانكاره) : « ان جميع

القوانين مستخرجة من التجربة كولكن لابد للتعبير عنها من استمال لغة خاصة كاللغة العادبة مبهمة جداً كلا تصلح للتعبير عن العلائات الدقيقة كذلك هو السبب الأول في عدم استغناء العالم الطبيعي عن الرباضيات كان الرباضيات هي اللغة الوحيدة التي يستطبع العالم أن بتكلم سبها »(۱) • فالعلوم التجربية تنحو اليوم نحو العلوم الرباضية و تربد أن تتشح برداء رباضي حتى لقد أصبح العالم بدلون على قوانينهم بدسانير ومعادلات جبربة كوبقربون معنى القانون

العلمي من معنى التابع الرباضي ٠

و لما كان لكل تابع رباضي خط بهاني كان لكل قانون طبيعي خط يمثله أيضاً ويمكن إذن تمثيل القوانين الطبيعية بخطوط ببانية ، ورسم هذه الخطوط بواسطة الآلات المسحلة ، كما في آلة ( وران ) التي ترسم الخط البياني الدال على قانون السقوط فتبين لك أن هذا الخط هو قطع مكافئ ، وأن خواصه الرباضية تتضمن قانوني المسافة والسرعة (شكل ٢٠)

ولكننا إذا عمقنا النظر في هذه الأمثلة تبين لنا ان الأمر لايجري في الواقع على هذه الصورة البسيطة الني نشاهدها في آلة (موران) لأن هناك أموراً كثيرة التعقيد والاشتباك فلانستطيع أن نرمم خطها البياني دفعة واحدة بل نحتاج إلى نعير جميع نقاط هذا الخط بالتحرية و



( شكل ٢٠ ) الخط البياني المقوط الأجسام في آلة (موران)

ولنبهين الآن أثر الرباضيات في مختلف العلوم •

# ١ - المثل الاعلى الرباضي وتثبت الحوادث

قلنا أن الر باضيات هي المثل الأعلى الذي بتطلع إليه العلم الحديث و لما كان الموضوع الذي تبحث فيه هذه العلوم هو الكم اكان أقصى مايرجوه العالم الطبيعي أن بنحو نحو الرباضيات وأن بقلد الرباضيين في طرق بحثهم و المعبير عن قوالينهم .

H. Poincaré, Valeur de la science, 141 (1)

آ • -- فهو بقاب الكيفيات إلى كميات •

فاذا بحث العالم الطبيعي في الألوان والأصوات مثلاً ، لم بقنع بدراسة صفاتها ، ولا بمعرفة كيفياتها ، بل مال إلى تجد بد الامواج المحدثة لهذا الصوت أو ذاك اللون ، ورغب في تعيين النسب العددية التي بينها ، فاختلاف كيفية الأصوات أو الألوان ناشي عن اختلاف كمية الأمواج ، وارتفاعه تابع لعددها ، وجرسه تابع لامتزاج الأمواج ، وارتفاعه تابع لعددها ، وجرسه تابع لامتزاج الصوت الأسامي بفيروس الأصوات الفرعية ، فيمكنك إذن ان تستبدل بالكيفيات المختلفة كميات عددية تدل عليها ،

ب - و يستبدل بالملاحظة البسيطة ملاحظة مسلحة بالآلات •

ان الحواس لاتكني لادراك الظواهر الخارجية إدراكا عيكا ، فاذا بنيت مدركا تنا على الحواس وحدها ظلت شخصية كيفية مختلفة من عالم إلى آخر ، ولكن العالم لايقنع بهذا الإدراك الحسي، بل يريد أن بتعمق فيه ، ويضبطه ضبطا كيا ، فاذا أراد أن يزن الأجسام أو بقيس حجمها لم بثق في بديه ، بل اعتمد على الميزان والمتر ، وإذا أرادأن بقيس الزمان لم يعتمد على شعوره ، بل على الساعة ، فهو يستبدل بالملاحظة البسيطة ملاحظة مسلحة بالآلات ، ويستخرج من هذه الملاحظة الكية وحدات متجانسة مو ضوعية ، لا تختلف بحسب الشخص الذي بدركها ، فالرياضيات تساعد إذن على قاب المعرفة الكيفية الشخصية إلى معرفة كمية موضوعية .

ج - لاعلم إلا بالقماس .

الكل علم وحدات قياسية ببني عليها ، و بعتمد عليها في اقتناص المجهول ، فالعالم الطبيعي بعتمد مثلاً على المجموعة التي نسميها مجموعة س ، غ ، ث ، أي مجموعة السنتيمة والغرام والثانية ، و يسير في مباحثه على طربة الرياضيين ، حتى لقد قيل ان غاية العلم الحديث هي القياس ، وقد استبدل العلماء المحدثين بطربة الوصف والقحليل طريقة القياس لعلمهم ان هذه الطربقة أفضل من طربقة العلماء الأولين الذين بنوا علمهم على الوصف والتصنيف ، هذه الطربقة أفضل من طربقة العلماء الأولين الذين بنوا علمهم على الوصف والتصنيف ، وانصرفوا إلى نموبف الحدود وبيان تضمنها وشمو لها واستغراقها بعضها في بعض ، فالعلم الحديث يربد أن يستخدم القباس في كل شي ، وقد عمت المقاييس جميع العلوم حتى ابتلي بها علم النفس ،

Cuvillier, Manuel de philosophie logique 85 (1)

## ٢ – المثل الاعلى الربامني وتنظيم الحوادث

والرباضيات نساعد العلماء على جمع الحوادث في أسلاك خاصة ونظمها وتر تيبها في والرباضيات عبردة .

آ - فهي نهي، للعلم مفاهيمه الأساسية ٠

فن هذه المفاهيم العلمية مفهوم المكان ، وهو القالب اللانهائي المتجانس المحيط بالحوادث فاذا كان اقليد سياكان كل من الفلك الذي تسبح فيه الكواكب السيارة، والحيز الذي تجري فيه الحوادث الطبيعية اقليد سياً أيضاً ، (نبوتون) وإذاكان لا اقليد سياً حاول العلماء ان ببدلوا قوانين الحوادث الطبيعية وفقاً لشرائط هذا المكان الجديد ، (آ بنشناين) .

ومن المفاهيم العلمية الأساسية مفهوم الزمان ؟ أي الزمان الرباضي الذي بولده العقل من حركة الفلك؟ و دقات الرقاص، ونواتر الاحتزاز ·

ومنهامفهوم الحركة ، وهي عند العلاء عـ الاقة رباضية بين المسافة والزمان ، لا ظاهرة عسوسة القوة محركة، والمحركة كالزمان تأثير في الحوادث الطبيعية ، حتى لقد زعم العلماء المحدثين ان اسرعة الأجسام تأثيراً في كتلها .

فالعلم بقيبس من الرباضيات مفاهيم المكان والزمان والحركة ويجمع حقائقه في السلاكها ٠

ب – وتبدل معنى القانون العلمي.

فقد كان القانون العامي علاقة بين العلة والمعلول ، أو بين الحادث وثمر ائطه ، فأصبح اليوم بتأثير الر باضيات علاقة وبنية على النلازم في النفير ، فلا يبين كيف وقع الحادث في زمان أو مكان معين ، بل بدل على نسبة عددية بين المقدم والتالي ، وبعير العلماء إذ ذاك عنه بتابع رباضي ؛ مثل قانون سقوط الأجسام الذى ندل عليه بالعلاقة :

$$\gamma = \frac{1}{\gamma} = \gamma$$

ج - وثنظم الدليل العلمي'٠

وكما ان المألم بيمتاج إلى الرياضيات عند نهاية البحث للتعبير عن القوانين العامية بقيم عددية فكذلك لاغنى له عنها اثناء البحث لتنظيم الدليل واثبات القانون •

فاختبار القانون لاباً تي بنتيجة بقينية إلا إذا بنى عَلَى المقابيس المددبة والعلاقات الكمية. وسنبين أثر الاختبار الكمي في اثبات القانون عند الكلام عن طربقة التلازم في التغير .

و كثيراً مايكون اختبار الفرضبات مباشرة أمراً متعذراً جداً ، فيستنتج العالم من فرضيته بمض الحقائق التي يمكن اختبارها مباشرة ، ولولا الرباضيات لما استطاع أن يستنتج شيئًا ، ولا أن يجرب الحقائق العلمية ويختبرها اختباراً كميًا .

#### ٤ → و تنظم القوانين العلمية تنظيماً رياضها ٠

وكما نقدمت العلوم التجريبية ، مالت إلى الرياضي يربط القوانين الحاصة العلوم التجريبية من استقرائية إلى استنتاجية ، والاستنتاج الرياضي يربط القوانين الحاصة المعلومة بالقوانين المعامة الجديدة ، فتصبح القوانين المنفرقة ساسلة واحدة متصلة ؟ وتنقلب أجزاؤها المتفرقة إلى محموعة موحدة ، ويصير تتابعها بماثلاً لتسلسل القضايا في كتاب الهندسة ، مثال ذلك : ان كشف (نيوتون) عن قانون الجاذبية العامة أدى إلى استخراج قوانين (كبلر) منه بجيث أصبحت لازمة له لزوم النتائج للمبادئ .

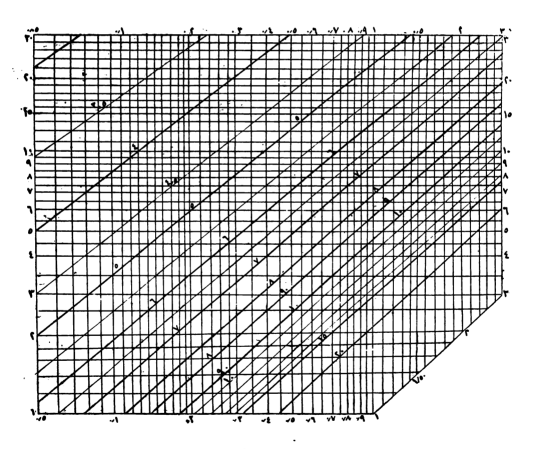
#### م - وتكشف عن قوانين علمية جد بدة ٠

وكثيراً ما يكون التعبير الرياضي واسطة للكشف عن قوانين جدبدة ١٠ ان دراسة المتابع الدال على القانون تنوب في العلم عن دراسة الحوادث دراسة تجرببية ، وقد تنوب أيضا عن الملاحظة المباشرة ، إذا كانت هذه غير بمكنة ، وكثيراً ماتساعد على التعمق في دراسة الحوادث ، وتسبح بتعبين أطوارها التي لم تلاحظ ، وتؤدي إلى كشف قوانين جديدة أو حوادث جديدة ، كا كشف (فوريه) عن قوانين الحرارة وكما كشف (لوفريه) كوكب فواين السيار، قبل مشاهدته بالمنظار ٢٠ - ثم ان تشابه المعاد لات الرباضية بؤدي إلى تقربب القوانين الطبيعية بعضها من بعض ، وايجاد العلاقات الجديدة التي هي في غاية من الخطورة ، وكشف الرموز العامة التي هي أوضع نطاقاً من القوالب القديمة ، فهعاد لة واحدة مثل معادلة (لابلاس) تنطبق على قانون الجاذبية العامة ، وقوانين حركة السوائل ، وبعض مثل معادلة (لابلاس) تنطبق على قانون الخارة وغيرها ، وهذه القوانين المختلفة بوضح بعضها بعضاً بالرموز المقنبدة من الرياضيات ، فتتعاون على الوصول إلى اليقين العلمي ، وبنحو بعضها بعضاً بالرموز المقابدة من الرياضيات ، فتتعاون على الوصول إلى اليقين العلمي ، وبنحو رمنطق حسم المنطق على المنطق على الموسول الى اليقين العلمي ، والمنحورة على الموسول الى اليقين العلمي ، والمنحورة على الموسول المناطبي ، والمناطب ، وهذه القوانين العلمي ، والمناطب ، وهذه القوانين العلمي ، والمنحورة المقابدة من الرياضيات ، فتتعاون على الوصول إلى اليقين العلمي ، والمنحورة المقابدة من الرياضيات ، فتتعاون على الوصول إلى اليقين العلمي ، والمنحورة المقابدة والمنطق حسم المنطق المنطق

كل منها نحو الآخر في مقابيسه واصطلاحاته ورموزه • وكثيراً ماأدت المشابهات الوياضية إلى كشف علاقات علمية جديدة بين حوادث متفرقة بعيدة > ولو توك الأمر للملاحظة والتجربة لما انتجا شيئًا •

#### و – وتهيُّ النطبيقات العملية •

وللتعبير عن القوانين العلمية بمعادلات رباضية فائدة عملية عظيمة · فهن هذه الفوائد التعبير الرباضي يساعد على تبديل كميات العناصر التي بتألف منها القانون العلمي ، بحسب النتائج التي يراد الحصول عليها ، فاذا عينت العناصر الفاعلة ، أمكنك أن تحدد النتائج الحاصلة ، وإذا عينت النتائج المطلوبة استطعت أن تحدد العناصر المؤدبة إليها .



(شكل ۲۱)

مثال ذلك إذاعر فت قانون سقوط الأجسام وعبرت عنه بالعلاقة م = أج من اسلطه تعمل نغير الزمان بخسب الزمان ، وان تجد لهذه التغير ات تطبيقات عملية مختلفة •

ان جوامع الدساتير العلمية التي يستعملها المهند سون تكثف هذه القطبيقات العملية وتجمعها بصورة بدياة سهلة وكذلك تمثيل القو انين العلمية بخطوط بيانية ، فهو بؤدي أيضا إلى كثير من التطبيقات وقد تولد من ذلك علم خاص سماه المحدثون علم (النوموغرافيا) « Nomographie » وهو يبحث في الطرق المستعملة للاستعاضة عن الحسابات العددية بخطوط بهانية واضحة مرسومة على جدول يسمى (Abaque) (شكل ٢١) وترسم هذه الخطوط البيانية بدلالة متحولات المهادلة كم فيدل على قيم كل متحول بنقاط أو خطوط ، ويستبدل بالعلاقة المهدد به علاقة هندسية ، ونقرأ هذه الفيم العدد به المتحولة على الخط البياني الدال عليها .

٣- مدود الطربة الربامية مل يجب أن تخضع العلوم كلها للرباضيات ?

قال (ربنان): «ان الرباضيات هي علم الحقائق الأبدية التي لاتنفير ، اما الكون فهو في نفير دائم ، فيكيف بكون هذا التطور الدائم خاضعاً للملوم الرباضية ?»، ولكن هذا القول لا ينطبق اليوم على الواقع ، لأن المحدثين لم يرفعوا منار العلوم التجربية ولم يشهدوا صروحها إلا على أساس الرباضيات ، وقالم رأيت عالماً نبغ في فن ، أو كشف عن قانون جدبد إلا وقد ضرب في الرباضيات بسهم وافر ، ونحن نو رد الآن بعض الأدلة على صدق مانقول ، وقد ضرب في الرباضيات بسهم والمرب والكيمياء قد أخذت بناصية الرباضيات منذ عدة قرون فماذ جتها حتى صار رجالها لا يعبرون عن قوانينهم إلا بلغة الأعداد ، وحسبك دليلاً على هذا ما نجده في كتب الفلك والفيزياء من المعادلات الرياضية ، حتى صار هذان العلمان على هذا ما نجده في كتب الفلك والفيزياء من المعادلات الرياضية ، حتى صار هذان العلمان

٢ - وهذا علم النيز بولوجيا ، فقد درج فيه العلماء المتأخرون على طربقة الرباضيات أيضاً ولكنك إذا عمقت النظر في طربقتهم هذه نبين لك أنهم لم ينجحوا في تطبيقها على جميع ظواهر الحياة ، بل طبقوها على قوانين الكهمياء العضوبة ، أما ظواهر الحياة نفسها فقد بقيت في معزل من ذلك .

أحسن مثال بدل على تماون العلوم وأثر الرياضيات فيها •

" - وأما علما الاجتماع فقد استمانوا على وضع قوانينهم بعلمي الإحصاء والاحتمال المطبقوا الرياضيات على بعض الظواهر الاجتماعية والافتصادبة والكنهم لم بنجحوا في طربقتهم هذه كل النجاح ، بل صرفوا قوانينهم عما أرادوه منها إلى ما تربده الأعداد وحرفوها و بدلوها ولعل الرياضيات لا تنطبق على العلوم الاجتماعية كما تنطبق على علوم الفلك والفيزباء والكبيمياء لأن هناك عاملاً نفسياً فرد بالسبدل من نتائج الوقائع ويجول دون التنبؤ بها .

٤ - وربما كان علم النفس أقل العلوم انقياداً للرياضيات ، لأن الظواهر النفسية تابعة لشخصية الفرد المنحولة ، وقد بينا في علم النفس ان فريقاً من العلماء ( وببر ، وفشنر ) جربوا انباع طربقة الرياضيات في دراسة الحوادث النفسية ، ولكن طربقتهم هذه لم تنجج إلا في دراسة الحوادث النفسية الابتدائية البسيطة ، فعزلوها عن غيرها وانتزعوها من مجرى الشعور وجردوها تجربداً صناعياً لابنطبق عكى الواقع ،

وهكذا بكون بعض العادم خاضماً للرياضيات، وبعضها الآخر غير خاضع لهاتماماً ، وإذا انتقلت من علوم المادة إلى علوم الحياة، ومن علوم الحياة إلى علوم النفسية والحيوبة الرياضيات فيها آخذاً بالتنافص، ولعل الساعة لم تأز ف بعد لوضع القوانين النفسية والحيوبة في معاد لات وتوابع رياضية ، حتى لقد أوصى (اوغوست كونت) نفسه بلزوم الاعراض عن الرموز الرياضية في علوم الحياة ، وقال (كلود بونار) ، وهو في ذلك أقرب إلى الصواب، لانطبق الرياضيات على علم الحياة إلا إذا بنيت حقائقه على تجليل كاف وعلمت شهرائط حواد ثه ، فاذا لم بتنوفر هذه الشروط وجب الانتظار ريثما يصبح التحليل كافيا، اما في الوقت الحاضر فان علم الحياة لا يزال في مهده لكثرة تعقد الحوادث وقلة التحليل ، ونحن الحاضر فان علم الحياة الرياضيات على علم الحياة وعلم النفس ، بل نقول ان تطبيقها الآن سابق لا وانه ،

وليس هذا بقادح بعلم النفس أو علم الحياة 6 فان جميع العلوم قد مرت بهذا الطور 6 فلم تنطبق الرباضيات عليها إلا عندما بلغت درجة كافية من التحليل والنجر يد • ولقد أخطأ (دبكارت) في زعمه أن هذه السلاسل الطويلة من الحجج والبراهين السهلة التي يستعملها الرباضيون تنطبق على كل شيء من غير قيد ولا شرط • فالرباضيات لانفني عن الدراسات التجرببية ، ولا تنوب عن ملاحظة الحوادث •

ان قوانين العلوم الاجتماعية مبنية على الاحصاء 6 وهي و إن كانت محيطة بالأحوال الجزئية ، فليس فيها من الجزئيات إلا أثر قليل وقد تساعد على التنبؤ باحتال وقوع بعض الحوادث 6 إلا ان هذا الاحتمال لا ينطبق على فر د واحد معين 6 بل على مجموع من الأفواد ، اننا لانستطيع ان نستخرج من قانون الانتحار الذي وضعه (دوركهايم) ان هذا الرجل من الناس سينتحو لا محالة .

و إذا نحن جملنا قوانين علم الاجتاع مقصورة على الاحصاء ، فليس بدل هذا على ان علم الاجتاع في غنى عن الرباضيات ، بل الرباضيات ضروربة لوضع الاحصاء و تطبيق حساب الاحتالات على الظواهر الاجتاعية ، وربما كانت جميع القوانين العلمية نتيجة للاحصاء العفوي الذي نقوم به الطبيعة ، ووسطاً لحركات الأجزاء الفردة .

وقصارى القول ان العلم الحديث قد اتخذ من الرباضيات مثلاً أعلى له 6 فاستبدل بالكيفية الكمية 6 وباختلاف الأفراد تجانس الأو ساط 6 وبالتغير الثبوت 6 وحلم بماد لقرباضية و احدة للدلالة على الكون حتى خيل إليه ان الأعداد تقو د العالم كله 6 وانها وحدها هي العاملة فيه 6 ولا شك ان الرباضيات قد رفعت منار العلوم الطبيعية وشيدت صروحها على أسس ثابتة 6 ولكن د راسة الكيات لاتفني عن دراسة الكيفيات 6 ود راسة الكليات لاتنوب عن دراسة الجزئيات 6 وسيتضح لنا ذلك عند الكلام عن طربقة العلوم التيجربيية والعلوم الحيوبة والمعنوبة والمهنوبة والمعنوبة والمعنوبة



#### ١- المصادر

آ - باللغة العربية

١ - رسائل اخوان الصفا ، الرسالة الاولى في المدد .
 الرسالة الثانية في الهند سة .

الرسالة الثالثة في النسبة العد دبة والهندسية •

ب - باللفة الاجنبة

- 1 Bioche, Histoire des mathématiques.
- 2 Boutroux, Les mathématiques.
- 3 Bouty, La vérité scientifique.
- 4 Brunschvicg. Etapes de la philosophie mathématique.
- 5 -- Comte, (Auguste), Cours de philosophie positive, 3e lécon.
- 6 Duhamel, La méthode dans les sciences de raisonnement
- 7 Einstein, La géomètrie et l'expérience.
- 8 Goblot, Traité de logique. Système des sciences.
- 9 Liard, Logique.
- 10 Milhaud, Le rationnel.
- 11.— Painlevé, De la méthode dans les sciences, ch. Sur la mécanique.
- 12 Picard, La science moderne et son état actuel.
- 13 Poincaré, { La valeur de la science. La Science et l'hypothèse. Science et méthode.
- 14 Renouvier, Logique. 1.
- 15 Riemann, Sur les Hypothèses fondamentales de la géométrie
- 16 Rougier, La structure des théories déductives. (Rév. Meta. Nov. 1916.
- 17 Tannery, De la méthode dans les sciences, ch. Sur les mathématiques.

#### ٢- تمارين ومناقشات شفاهية

١ - ادرس أثر الحدس الحسي في الرياضيات واستدل عليه ببعض الأمثله الشخصية.

٢ - ادرس أثر البديهمات في البرهان على إحدى النظريات الهندسية البسيطة ٠

٣ - علص تاريخ الرياضيات ٠

٤ - بين آراء الفلاسفة في حقيقة البرهان الرياضي •

## ُّ – الانشاء الفلسني

١٠ - اليقين الرياضي • (بكالوربا ؛ فلسفة )

٢ - الرياضبات والتجربة ( بكالوربا ، فلسفة ، باريز ١٩٢٦ ) .

٣ – القياس والاستنتاج الرباضي (بكالوربا، فلسفة، باريز ١٩٠٨).

٤ -- البديهيات و أثرها في البرهان ( بكالوربا ، فلسفة ، مونبلليه ١٩٢٥) .

اثر الرباضیات فی جمیع العلوم ( بکالور با ) رباضیات ، بزانسون ؟ ستراسبو رغ ؟
 باریز ۱۹۲۰) .

٦ - طربقة الرياضيات ( بكالوربا ، فاسفة ، ليون ١٩٢٦) .

٧ - حقيقة الاستنتاج الرباضي ( بكالور با اللسفة )

٨ – منشأ معنى العدد ( بكالو رباء فلسفة ) ٠

٩- النَّعر يفات والموضوعات والبديه بات عماهو أثرها في الرياضيات؟

• ١ - ماهي الصفات الأساسية التي تجعل الرباضيات مضادة للعلوم الطبيعية ، و هل بين

الرباضيات وعلوم الطبيعة فرق أسامي ( البكالور يا اللبنانية َ الفرع الادبي ١٩٣٤) •

ا ا− هل للاستقراء أثر في الاستدلال الرباضي ( البكالوربا الفرنسية ، بهروت ۱۹۳۳) ٠

۱۲ – قبل ان الحقائق الو باضية هي حقائق ضروربة ! عَلَى أَي شيُّ تقوم هذه الضرورة وما هو مصيرها ? ( بكالوريا ؟ رباضيات ؟ بورد و ۱۹۳۲ ) ٠

۱۳ – الحدس والاستدلال في الرياضيات ، كيف بكون الرباضي الحدن ي ؟ ( بكالوريا ، رباضيات ، الجزائر ۱۹۳۲) . ١٤ - أثر الملاحظة في العلوم الرياضية (بكالوربا ، رياضيات ، بواتبه ١٩٣٢) .
 ١٥ - التمريفات الرباضية ، والتمريفات التجرببية (بكالوربا ، فلسفة ، اكس – مارسيليا .
 ١٩٣٢) .

197- أثر الخيال في الهندسة ( بكالور با ، ر باضيات، اكس – مارسيايا 1970 )
19 – اوضح قول أحد الفلاسفة الأولين: ان الأعداد تقود العالم (مو نبليه 1970 )
18 – اوضح قول أحد الفلاسفة المعاصرين: ان الرياضيات هي مطابقة الفكو للأشياء مطابقة إرادبة معقولة ( البكالوربا السوربة ، فلسفة ، 197۷ ) .

١٩ - يقول ( هنري بوانكاره ) في معرض الكلام عن نظربة الاهتزاز :

« ليس غرض النظر بات الرباضية الكشف عن الطبائع الحقيقية للأشياء ، إذ أن مطلباً كهذا غير معقول، بلغابتها الوحبدة في تنظيم القوانين الحكية التي تطلعنا عليهاالتجربة

والتي بدون الرباضيات - قد النستطيع التعبير عنها »

أوضح هذا القول وناقشه ( البكالور با السورية ، فلسفة ، ١٩٣٨ ) .

و ٢٠ مَل يمكن أن يكون الضبط في تجِقيق فرضية من العلوم التجرببية ، كالضبط في البرهان عَلَى نظر بة من العلوم الرياضية ( البكالور با السورية ، رياضيات ١٩٣٨ ) .



## العلوم التجرببية

#### تم دعام

إذا نظر الانسان في العلوم التجربية ، يرى كيف تختلف هذه العلوم عن الرياضيات ، فقد جرت عادة العلما ، في الماضي أن يجعلوا الرياضيات مثلاً أعلى في التجربد لاشتالها على معان بسيطة عامة لا بلابسها شي من الأمور الحدية ، اما العلوم التجربية فقد جعلوها دون الرياضيات في الضبط واليتين لاحنياجها إلى النجريب ، حتى لقد سموها علوم المادة ، ولكن هذه العلوم قد تقدمت في أيامنا تقدماً محسوساً ، فثيدت حقائقها على الرياضيات ، واتخذت الرياضيات اداة لها في البحث عن القوانين الطبيعية والبرهان عليها والتعبير عنها ،



(شكل٢٢) الفيزياء

كما كانوا بمثلونها في القرن الثامن عشر ( من نصمات كوشن وغراطو ١٧٩٦ ) نفلا عن كوفيلايه كما كانوا بمثلق — ٢٤ )

تخفلف العلوم التجريبية عن الرياضيات بموضوعها وغابتها وطريقة البحث فيها ١٠ اما موضوعها فهو المادة الجامدة أو المادة الحية ، أو هو كما قيل ، البحث في الحوادث التي تقع مباشرة أو بصورة غير مباشرة تحت الحواس وهذه الحوادث سواء أكانت فيزيائية أم كيميائية أم حيوبة ، فهي شي ملموس موجود بالفعل خاضع للملاحظة والتجريب ، في حين ان موضوع الرياضيات هو شي معقول مجرد و لذلك وجب على العالم التجريبي أن ببتدئ قبل كل شي بملاحظة الحوادث وأن يستخدم الآلات للاطلاع على بهض الحوادث التي لاتقع مباشرة تحت حواسه و وأما الغابة من العلوم الطبيعية فهي الكشف عن القوانين العامة التي توضح لنا ظواهم الطبيعة في مختلف نواحيها ، ولما كانت طربقة العلم تخضع دائمًا الطبيعة موضوعه ، وكان موضوع العلوم التجريبيه البحث في المادة الجامدة والمادة الحية ، كانت طربقة هدف العلوم مبنية على ملاحظة الحوادث الطبيعية وتحليل ظواهم ها المعقدة وتجريبها واستقراء صفاتها العامة واستخراج قوانينها و

تنقسم العلوم التجرببية إلى قسمين: العلوم الفيزيائية وتبحث في المادة الجامدة مثل علمي الفيزباء والكيميا، والعلوم الحيوبة ، وتبحث في المادة الحية كعلم الفيزبولوجياو الحيوان والنبات . فطور العلوم التجريبية : من الوصف إلى النظرية .

الحوادث ووصفها ونصنيف والتصنيف - إن الهدف الأول للمالم التجربي هو الاطلاع على الحوادث ووصفها ونصنيفها وتجليلها ، ثم الانتقال من التعميم البسيط إلى التعميم المنظم، وإرجاع كثيرة الحوادث إلى وحدة الفكرة ، وتأليف الأنواع والأجناس ، وإظهار وجوه الشبه ووجوه الاختلاف بينها ، ثم تعربف هذه الانواع والاجناس وتحديد صفاتها العامة الثابتة .

ولا يستطيع العالم أن بنصدى لنصنيف الموجودات الطبيعية كلها، لذلك بنولى كل عالم تصنيف طائفة معينة من الموجودات، فعالم النبات يصنف النبات ، وعالم الكيمياء يصنف العناصر، وقد جرت عادة جميع العلماء في الماضي أن يصفوا الحوادث ويصنفوها ويعرفوا أنواعها وأجنادها ، فكان (الفيثاغوربون) بقسمون الأعداد إلى مربعة ومثلثة (۱)

(١) العدد المثلث ( Triangulaire ) هو العدد الذي نحصل عليه بضرب احد العددين المتناجين في

ومتبابنة (۱) 6 ولا يزال الرياضيون في أيامنا هذه بقسمون المنحنيات وغيرها من الاشكال إلى أنواع • وكان علما الطبيعة في الفرن السابع عشر يقنصر ون في مباحتهم عَلَى وصف ظواهم الاجسام ، وتصنيف النبات والحيوان والعناصر ، كما ان علما النفس والاجتماع لا يزالون يصنفون الظواهم النفسية والاجتماعية (۱) .

٧ - طور الاستفراء - والهدف الثاني للعلم النجر ببي هوالاستقراء ٤ وهو طور البحث عن العلاقات الدائمة والنسب الثابةة ، وتسمى هذه العلاقات قوانين طبيعية ، وهي تعلل لذا ظواهر الطبيعة في مختلف نواحيها ٤ وتكون في أول الأمر كيفية ، ثم تصبح كمية ولا يمكن الوصول إلى هذا الضبط الكمي إلا عن طريق التجريب .

وقد بلغت العلوم الطبيعية هذا الطور في فجر القرن السابع عشر ، وكان لعلما النهضة الحديثة في ذلك أعظم الأثر ، وهم على فلة وسائلهم الفنية لم بقصروا في ضبط ملاحظاتهم واتقان تجاربهم وجعلها علمية دقيقة ، فبلغوا في هذا الأمر غاية ليس ورا ، ها زيادة لمستزيد ، واقتنى علما الفيز بولوجيا أثر علما الفيزيا والكيميا في ذلك ، فكان ( لهارفي ) (٢) و (ربومور ) (٤) و (سباللانزاني ) (٥) و (غالفاني ) (١) أثر عظيم في رفع منار هذا العلم ، ولكنه لم يصبع علماً تجرببها إلا في القرن التاسع عشر على عهد (كاود بونار ) .

<sup>(</sup>١) الاعداد المتباينة ( Hétéromèques ) هي الاعدادالتي نحصل عليها من ضرب أحد المددين المتنابعين في الآخر ، ويعبر عنها بالجلة ۞ ( ۞ + ١ ) ، وهي تدل على مساحة مستطيل أحد أضلاعه أطول من الثاني بواحد .

<sup>(</sup>٣) جا في كتاب اخوان الصفا: « فخاصية الواحد انه أصل العدد ومنشأه ، ومن خاصية الاثنين انه أول العدد مطلقاً ، ومنخاصية الثلاثة أنها أول عدد الافراد ، كومنخاصية الاربعة انها أول عدد مجذور ومن خاصية الخسة انها أول عدد دائر ، ومن خاصية السنة انها أول عدد تام ، ومن خاصية السبعة انها أول عدد كامل ، ومن خاصية الثهانية انها أول عدد مكعب ، ومن خاصية التسعة انها أول عدد فرد مجذور ومن خاصية العشرة انها أول مرتبة العشرات ، ومن خاصية الاحد عشر انها أول عدد أصم ، ومن خاصية الاثنى عشر انها أول عدد زائد » اخوان الصفا ، الرسالة الاولى في العدد س — ١٩٩

<sup>(</sup>٣) ( مارفي Harvey ) طبيب ١ نكايزي (١٩٧٨ – ١٩٥٨ ) كشف الدورة الدموية •

<sup>(</sup>٤) (ريومور Réaumur ) عالم فرنسي (١٦٨٣ – ١٧٥٧ ) مخترع ميزان الحرارة المعروف باسمه ٠

<sup>(•) (</sup> سباللاتزاني Spallanzani ) عالم ابطالي (١٧٢٩ – ١٧٩٩)،عرف بدراسة الدورة الدموية والهضم والتولد وغيرها من المباحث الحيوية •

<sup>(</sup>٦) (غالغاني Galvani ) عالم فيزياني (١٧٣٧ – ١٧٩٨ ) ، كشف الكهربائية الحيوانية •

واشتمل العلوم الطبيعية في هدذا الطور على أمرين أحدهما تعليل الحوادث الطبيعية بالقوانين ، والثاني تعريف الموجودات وتصنيفها ، مثال ذلك : ان علمي الفيزبولوجهاوالفيزياء بمللان حوادث المادة الحية وغير الحية بقوانين طبيعية ، واكن علمي الحيوان والنبات يقتصران على وصف الموجودات وتصنيفها ، ثم تبلغ العلوم الطبيعية في طور الاستقراء درجة أعلى منهذه فتوضح لنا صور الكائنات المختلفة باسباب فيزيائية وكيميائية مثل علم (المورفولوجياالد بناميكي) وكيميائية ومكانية ومكانية ومثل علم الكيمياء الفيزيائي الذي بوضح خواص الأجسام باسباب فيزيائية وكيميائية ومكانية ومكانيكية ، ومثل علم الكيمياء الفيزيائي الذي بوضح خواص الأجسام باسباب فيزيائية وكيميائية ومكانيكية ، وهو طور النظريات الحبرى التي تقلب طربقة العلوم الطبيعية إلى طور آخر ، وهو طور النظريات والفرضيات الكبرى التي تقلب طربقة العلوم الطبيعية من استقرائية إلى استنذاجية ،

## ٣- طور الاستذاج

والمرحلة النالثة التي ببلغها العام في تطوره هذا هي مرحلة الاستنتاج والتركيب ، وهي مرحلة الكشف عن القضايا العامة الحيطة بالقوانين الخاصة ، فكأن القضايا العامة موضوعات أوفر ضيات وكأن القوانين المعلومة نتائج لازمة لها ، ويسمي العلماء هذه القضايا العامة ميادى ، أوفر ضيات وكأن القوانين المعلومة نتائج القوانين العلمية منها ، كما تستخرج النتائج من المقدمات ، فأذا وضعت لزمت عنها المك القوانين اضطراراً ، ثم أن العلماء يضعون في هذه المرحلة نظريات كبرى بوضحون بها طبيعة المادة والقوة والحياة وتطور الكائنات ، وبتعمقون في تعليل الحوادث فلا يجدعهم التقسيم الظاهري للكون ، ولا بغرهم اختلاف الظواهر الطبيعية بعضها الحوادث فلا يجدعهم التقايين العلمية بعضها إلى بعض ويركبون ، نها فظرباتهم الكبرى عن بعض ، بل يجمعون القوانين العلمية بعضها إلى بعض ويركبون ، نها فظرباتهم الكبرى لاعتقادهمان العالم وحدة منتظمة أو جملة استنتاجية واحدة منصلة الحلقات لا مجموعة من الاجزاء بكدس بعضها فوق بعض من غير نظام ،



# الفصل الرابع

## العلوم الفيزبائية والبكيبائية

١- الطريقة التجريبية · تثبيت الحوادث

## ١ – الطرية: التجريبية

ان اعتمادنا في دراسة هذه العلوم إنما هو على الطريقة التجريبية والاستقرائية؛ وهي تشتمل على ثلاث مراحل:

ا - مرحلة اللاحظة Observation

Hypothèse مرحلة الفرضية - ٢

۳ - مرحملة المنجر بب Experimentation

مثال ذلك : بحث (غالبله) في سقوط الاجسام ، فلم يسأل طافرا تسقط الاجسام ، بل

كيف تسقط ، اعنى ماهو القانون الذي تخضع له الاجسام في سقوطها ، فوضع لذلك بعض الفرضيات ، ثم اختبر صحة هذه الفرضية وجربها ، فالم بقلد (آرسطو) في بحثه عن سقوط الأجسام ، بل تصدى إلى ذلك من الناحية التجرببية فالتي من أعلى بوج (بيزا) في آن واحد كرات مختلفة المادة والوزن من الذهب والرصاص والرخام والزجاج والشمع فتبين له ان كرة الشمع تتأخر عن غيرها من الكرات في الوصول إلى الأرض ، فقال ان هذا الأمر ناشئ عن مقاومة الهواه ، وشاهد ان سرعة الجسم الساقط تزداد بدون انقطاع ، فزعم ان السرعة المكتسبة منذ بده السقوط متناصبة مع المسافات المقطوعة ، ولكنه المتحن هده الفرضية الاولى فوجدها متنافضة ، فاستبدل بها فرضية ثانية قال فيها ان السرعة المكتسبة متناسبة مع زمن السقوط ، ثم أراد أن يختبر صحة هذه الفرضية ويجربها للتحقق من مطابقتها للحوادث

فوجد ان اختبارها صعبّ ، لذلك استنتج منها فرضهة ثانية وهي الفرضية القائلة ان المسافات التي قطعتها الكوات الساقطة متناسبة مع الأزمنة التي استغرقتها، ثم أراد أن يتحقق من صَدق هذه الفرضية فاعتمد على النجريب ٤ ولم نكن الآلات إِذ ذاك صالحة لضبط النجربة، ففكر ( غاليله ) في تأخير حركة الجسم الساقط ليتمكن من مشاهدتها ، ولذكر لذلك كيف أسقط الكرات الصغيرة وتتدحرج ببطء في المجاري المحفورة على السطوح المائلة 6 فقال ان السقوط يجب أن يخضع لقانون واحد في هاتين الحالتين ، وان السطح المائل يخفف من سرعة الجسم الساقط من غير أن ببدل قانون سقوطه • وكانت الساعات في زمن ( غالبله ) غير دقيقة فصنع لنفسه ساعة مائية بسيطة جداً تصلح لقياس الازمنة القصيرة ، وهي ساعة مركبة من إناء مملوء ما الله ثقب صغير في أسفله ، بمكن سده بالاصبع ، فألتى ( غاليله ) الكرة على السطح المائل وفتح في الوقت نفسه ثقب الاناء ، فنزل الماء إلى إِناء آخر موضوع عَلَىٰ ميزان ، ثم سد الثقب باصبمه عند وصول الكرة إلى نهابة السطح المائل ، فوزن الماء وقاس المسافات المقطوعة منذ بد السقوط فوجد ان الازمنة تزداد مثل الاعداد المتنابعة في حين ان المسافات تزداد شل مربع هذه الاعداد ، أي ان المسافات التي قطعتها الكرّات ، منذ بدء السقوط متناسبة مع مربع الازمنة التي استغرقتها لقطع هذه المسافات . وهكذا حققت التجربة إحدى نتائج الفرضية فتحققت معما الفرضية نفسما ٠

ينتج من هذا المثال ان الطربةة التجرببية تشتمل عَلَى المراحل الآتية:

الرحلة الاولى هي مرحلة الملاحظة ، وهي مشاهدة الحقائق الجزئية على ماهي عليه في الطبيعة ، وسواه أكانت الملاحظة بحتة أم مع النجربة العلمية فهي توجه الفكر إلى شيء من الأشياء أو صفة في شيء أو خاصية فيه لمعرفة حقيقته ، وقد رأبت في مثالنا كيف بدأ (غاليله) بجثه بجلاحظة الجسم الساقط وكيف كان يتابع بعينيه سبرعته المتزايدة ، وكيف ازدادت قوة اصطدامه بالبد عند از دياد الارتفاع الذي سقط منه ، فهذه الملاحظات المختلفة ندل كلها على أن سرعة الجسم الساقط تزداد باز دياد الازمنة والمسافات المقطوعة ،

٢- والمرحلة الثانية هي مرحلة الفرضية التي يضعها العالم لتفسير الظواهر التي لاحظها والفرضية فكرة بضعها العالم على سبيل الحزر أو التخمين للوصول إلى قانون الحوادث المشاهدة

قال (ماخ)(١) ان هذه الفكرة ضروربة ولولاها لما استطاع العالم أن يجرب ، لأن التجربة تتبع الفكرة ، والفكرة تعين الاتجاه العلمي وتقود بد المجرب فيسترشد بها في عمل التجربة ولا قيمة للبحث العلمي إذا كان غير موجه إلى غابة .

٣ - والمرحلة الأخيرة هي مرحلة التجرب، أي مرحلة اختبار الفرضيات العلمية ، فان نجح العالم في فرضيته وجاء التجرب مؤبداً لها أخذ بها واطأن إليها، وإن لم ينجح وضع فرضية ثانية، وثالثة، ورابعة، حتى بصل إلى فرضية صحيحة تبررها التجربة، وهكذا بؤبد التجرب الفرضية أو ببدلها أو يهدمها .

### ٧- نيب الموادث

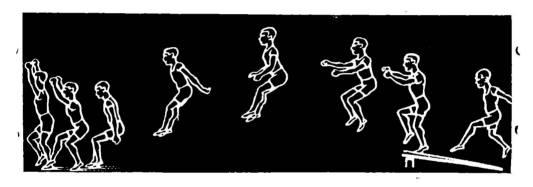
الملاحظة العلمية : صفاتها ؟ الحادث الخام والحادث العلمي

أهم المزايا التي تمتاز بها الطريقة التجريبية عن غيرها هي اعتادها على الشيئ الذي ولكن موقف العقل من الشيئ الذي يلاحظه يختلف عن موقف الآلة المسجلة من الشيئ الذي تقيده، لأن صور الحوادث لا تنطبع على العقل كما تنطبع الرسوم على الألواح ، ذلك ان آلة النسجيل تنقل بكل أمانة صورة الشيئ من غير أن نبدله ، أما العقل فبدرك معناه ويحكم عليه ويستنتج منه ويبدله ، وينشي الحادث العامي على أساس الحادث الخام ، ويستميض عن المحسوسات المباشرة بالمعاني المجردة التي بؤول بها مدركات الحس فهو بعلم الكثير عن الأشياء التي يلاحظها اما الآلة المسجلة فلا تعلم شيئاً .

## ١ – وظيفة الحدس الحسى فى العلوم التجرببية

للحدس الحسي شأن عظيم في نثيبت الحوادث قال (ماخ): « لقد قدمت الحواس للانسان مباشرة ، قبل استعمال الآلات ، كل ما يمكنه أن بعلمه عن الطبيعة ، ولا يزال أثر الحواس ظاهراً بوضوح في انقسام الفيزباء إلى مبحث الضوء ومبحث الصوت وغيرها ، » . وقد صرنا اليوم نترقب ابطال هذا النقسيم لنقصه ، وأصبحنا نعد آلات الملاحظة نفسها

حواس صناعية لاغنى انا عنها ؟ لأنها تعيننا على استنباط الطرق المؤدبة إلى استبدال حاسة بأخرى ؟ فهناك طرائق مختلفة لجعل الاهتزازات الصوتية مرئية ؟ وطرائق أخرى لجعل الحوادت الضوئية مسموعة ؟ وإدراك مالا تستطيع الحواس أن تدركه بنفسها مباشسرة ؟ مثال ذلك: اننا ندرك التيارات الكهربائية الخفيفة بالمقياس الفلواني ( Galvanomètre ) فلو و نظلع على تبدل الشدة المفناطيسية الخفيفة بالمقياس المفناطيسي ( Magnétomètre ) فلو وجد في الطبيعة حوادث لاندركها الحواس سباشرة ؟ أو لا تكشف عنها الآلات لبقيت هذه الحوادث مجهولة مابتي الدهر • فالعلم بدخل في نطاق الحدس الحسي أمو راً لانستطيع الحواس أن تدركها مباشرة بصورة طبيعية اما لسم عنها ؟ واما لبطئها ؟ مثل النصوير الآني الخواس أن تدركها مباشرة بصورة طبيعية اما لسم عنها ؟ واما لبطئها ؟ مثل النصوير الآني الخواس أن تدركها مباشرة بصورة طبيعية اما لسم عنها ؟ واما لبطئها ؟ مثل النصوير الآني والحيوان ؟ واستطاع بعضهم الآخر أن يصور الاهتزازات الصوتية وحركات القذائف •



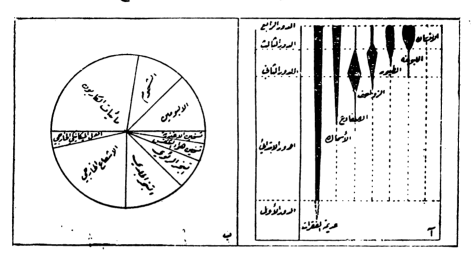
( شكل ۲۳ )

## التصوير الآني طربقة ( ماري Marey ) نقلاً عن كوفېلليه

وكما يمكن بالتصوير الآني تثبيت الحوادث السريمة ، فكذلك يمكن بجهاز الصور المتحركة جمع الحركات البطيئة مثل نمو النبات أو عمران المدن وجعلها مسريعة ، وفي وسع العلماء أيضاً أن يثلوا الأمور المجردة تمثيلاً حسباً ، وان بدلوا عليها بخطوط بيانية ، وان يستخدموا الآلات المسجلة لهذه الخطوط ، وان يرسموا أشكالاً هندسية ( Diagrammes ) لا يضاح بعض الحوادث الطبيعية المقدة (شكل ٢٤) .

#### مكامظة الحوادث

قانا ان الملاحظة هي مشاهدة الحوادث على ماهي عليه في الطبيعة ، وعلى قدر ما تكون الملاحظات صحيحة بكون النجاح في البحث العلمي مؤكداً ، فاذا كأنت الملاحظات التي بنينا عليها البحث خاطئة ، كان البناء العلمي الذي شيدناه عليها سربع الانهيار .



(شكل ٣٤) آ — نمو الحيوانات الفقارية وغير الفقارية وتوزعها على الادوار الجيولوجية ب— الراتب الغذائي اليومي للانسان

وليس القصد من الملاحظة مجرد مشاهدة الأشياء والاطلاع عليها اطلاعاً حدسيافقط بل الملاحظة عملية من عمليات العقل تقنضي الانتباه إلى ناحية خاصة من نواحي الشيُّ وتؤول هذه الناحية على ضوء التجارب السابقة ، و تستنتج منها ما يمكن استنتاجه من الأحكام ، و تقايس بينها و بين غيرها من الظواهر ، اتستخرج منها فرضية تصلح للتعليل .

وللملاحظة أنواع مختلفة أولها الملاحظة العنوبة أو التجرببية ، وآخرها الملاحظة الكية المسلحة .

## آ – الملامظة النجريبية والملاحظة العلمية

الملاحظة التجرببية هي اللاحظة العامية ، أو ملاحظة الحياة اليومية التابعة للمصادفة ( منطق – ٢٥)

و الا تفاق ، فايس لها طربقة منظمة ولا صفة علمية ثابتة ، ومع ذلك فهي تلعب دوراً هاماً في الكشف العلمي ، وتوحي إلى العلماء بفرضيات تصلح لتعليل الحوادث ، وكثهراً ما ببدأ العالم يجبه بملاحظة عامية يتجر ببية ، فتسوقه هذه الملاحظة إلى فرضيات علمية هامة ، فقد تكون نقطة الاستناد بسيطة ، وبكون الغمل المرتكز عليها عظياً جداً ، مثال ذلك ان (غاليله) استند إلى حادث بسيط معروف لدى الجميع ، وهو ان الجسم يسقط نحو الأرض إذا ألتي من ارتفاع معين ، وان سرعته تأخذ في الازدباد مع زمن السقوط ، و(طوريشلي) بني فرضيته على حادث بسيط معروف عند سقائي (فلورنسة) ، وبهذا المثال بتضح لنا ان الملاحظة العامية على نواقصها توحي إلى العالم بكثير من الآراء وإن كانت لاقصلح كالملاحظة العلمية فهي توجه الفكر كالملاحظة العلمية فهي توجه الفكر إلى الشي الملاحظة العلمية فهي توجه الفكر الفرضيات ،

## ب – الملاحظة البسيطة والملاحظة المسلحة

و تنقسم الملاحظة أيضًا إلى بسبطة ومسلحة • فالملاحظة البسيطة هي التي تر بدأن تطلع على الحوادث الطبيعية بالحواس المجردة ، أما الملاحظة المسلحة فهي التي تستخدم الآلات لإدراك مالا تستطيع الحواس أن تدركه بنفسها مباشرة • قال (كلو د برنار)(١):

« لايستطيع الانسان ان يلاحظ الحوادث المحيطة به إلا داخل حدود ضيقة جداً ، لان القسم الاعظم منها خارج عن نطاق حسه ، فلا يقنع إذن بالملاحظة البسيطة ، بل يوسع مدى معرفته ويزيد قوة اعضائه . كما يجهز نفسه بأدوات مختلفة تساعده على التفوذ إلى داخل الاجسام لتقسيمها ، ودراسة اجزائها الحنية » .

فللآلات إذن وظيفة هامة في الملاحظة العلمية لأنها تساعد عَلَى قياس الحوادث؟ وتظهر أُقسامها الخفية ، وتوسع نطاق الحواس ، وتسجل الحوادث.

## ١- فهى نساعد المواس على ادراك الحوادث

١) فمنها مابهيء الملاحظة وبنفذ إلى داخل الأجسام لاظهار أقسامها الخفية مثل المبضم

Cl. Bernard, Introduction à la Médecine expérimentale. ch. I p.11. Paris Delagrave ()

( Scalpel )وهو آلة جراحية لها في علم التشريح أثر عظيم ؛ ومثل الميكروتوم ( Microtome) المستعمل في علم النُسُج ( Histologie ) لقطع الجزيئات العضوبة الصغيرة.

- ٢) ومنها ما بوسع نطاق الحواس و يزيد في قوثها و يضبط مدركاتها ؟ و يجعلها تامة مثل
   المنظار الغلكي ( Télescope ) و المجهر ( Microscope ) وغيرهما
- ٣) ومنها مايحلل الحوادث وبعزل أجزاءها بعضها عن بعض وبكشف لنا عن أمور لانقع تحت حواسنامثل المطياف ( Spectroscope ) والذي يحلل أشعة الشمس البيضاء إلى حزمة من الأشعة المختلفة ويصنفها وبقيس طول أمواجها ٠
- ع) ومنها مايساعد الحواس على إدراك مالا تستطيع إدراكه بطبيعتها ، فالمين لاترى الاقسماً من الطيف الشمسي والا أن مقياس الحرارة والقصوير يساعدان على تمديد هذا الطيف إلى ماتحت الأحمر وما فوق البنفسجي ، والمقياس الفلواني يكشف لنا عن المتيارات الكهر بائية الخفيفة ، وبعض الأجهزة تنبئنا بمر ورالا مواج الهرتزية ، وبعضها الآخر بكشف لنا عن الاهتزازات التي محاها (لانجفان) ماتحت الصوت .
- هذه الأمثلة كلها تدل على ان شعور الانسان لا يحيط إلا بقسم من الحقائق ،
   فيصطني بعضها و يهمل بعضها الآخر ، اما الآلات فتعوض هذا النقص ، ونبدل هذا الا صطفاء
   و تبين للانسان ان الوجود أغنى بما تطلعه علية الحواس .

## ٣- وتنوب عن الحواس في ملاحظة الحوادث

ا) فمنها مايساعد على قياس الحوادث ، مثل الميزان الذي بنوب عن الاحساس العضلي في وزن الأثقال؟ ومثل المتر الذي بنوب عن الاحساس الحركي في نقد ير الأبعاد ، والساعة التي تنوب عن الشعور في ضبط الزمان .

ومنها مايسجل الحوادث ويرسم خطوطها البيانية ، مثل ميزان الزلزال ، وميزان نبدل الرياح ، و كثير من الآلات المستعملة في علم الفيز يولوجيا كمقياس حركة النبض و مقياس العضلات، و مقياس حركة القلب ، و منها مايسجل الحادثة و يعين تغيراتها ، كمقياس الرطوبة المسجل ومقياس الحرارة المسجل ، و مقياس الجو المسجل وغيرها .

٣) وهذا بدل على أن الآلات تقلب الملاحظة الكيفية الناقصة إلى ملاحظة كمية دقيقة وتراحد في الوقت نفسه على دراسة الخطوط الدالة على الحوادث مع بهان علاقاتها

الر باضية ، مثل آلة ( موران ) التي يرمــم الجسم السائط فيها خطاً بيانياً يدل على علاقة الزمان بالمسافة المقطوعة .

- ٤) و بدين لذا أيضاً ان العقل لا بكتني بتسجيل الحوادث كما تطلعه عليها الحواس ، بل يشبكها في حبائل خاصة و مجولها و بقيس تغير اتها ثم بؤولها على ضوء النظر بات التي ساقته إلى اختراع الآلات .
- ه) ثم ان العلم بنتفع بالأجهزة القديمة ، ويستند إليها في اختراع الآلات الجديدة ، ويسوقه ذلك إلى القيام بملاحظات جديدة ، مثال ذلك انه استند إلى أنبوب (طوريشلي) في اختراع مقياس الجو وساعده ذلك على تماس الضغط الجوي ، فالآلات لا تسجل الحوادث من غير أن تؤثر فيها ، بل تبدلها على ضوء العلم القديم المكثف فيها ، فهي إذن سلاح بدل على أثر العقل في اقتناص الحقائق وإنشائها ،

## م -- الملاحظة الكيفية والملاحظة السكمية

ولنقسم الملاحظة أيضاً إلى كيفية وكمية · فالملاحظة الكيفية توجه الانتباه إلى صقة من صفات الذيّ الملاحظ أو خاصة من خواصه دون أن تعني بقياس كمية العناصر · أما الملاحظة الكمية فتقيس عناصر الحوادث · وللقياس كما رأبت شأن عظيم في العلم ، وهو كما قيل روح العلم التجربي ، ولولا استعال الآلات لما توصل العالم إليه ·

ولقد ازداد الضبط الكمي في الآونة الاخيرة ازدياداً عظيماً ، حتى أصبح العلما. يقيسون اليوم جزاً من عشرة آلاف جزاً من المليمتر ، وكانوا في القرن الثامن عشر ، كها قال (دلامبر Delambre) في كتابه عن المجموعة المترية العشرية يحدون قياس بلب من المليمتر أمراً متعذراً جداً ، أما اليوم فان المكتب الدولي لضبط المقاييس يكفل لذا قياساً تقريبياً معادلاً لر بهل من المليمتر (١) ، وكذلك فان العلماء يكفلون الوزن بنسبة به رجات من كل كيلو غرام ، ويضبطون قياس الحرارة بنسبة و درجات من ٥٠٠٠ مع أنهم كانوا قبل ثلاثين سنة لايضبطون قياسها إلا بنسبة ٥٠ من ألف درجة ، ويستعمل العلماء في قياس أمواج الحرارة والضوء وحدة قياسية يسمونها (الميكرون) وهي مساوية لجزاء من عشرة آلاف جزاء من المليمتر ، ووحدة قياسية أخرى يسمونها (الانفستروم) وهي مساوية لجزاء من عشرة الاين جزء من المليمتر ،

## '— الملامظ; والتجرية

قلنا ان الملاحظة هي مشاهدة الحوادث على ماهي عليه في الطبيعة ، اما التجربة فهي مشاهدتها

ا العمانية المنطق الم Lucien Poincaré, La physique moderne 27 (١) اجمأية أيضاً كوذيليه كناب الفلسفة المنطق ص

في ظروف يهيئها العالم و بتصرف فيها حسب إرادته لذلك قال (احتورات ميل) : اننا يف الملاحظة المحضة نجد أمثلتنا في الطبيعة ، اما في التجربة فاننا نعمل امثلتنا بأبدبنا ، فنهي الطروف و نتصرف فيها و نرتبها بآلاتنا العلمية الدقيقة ، وفي كل تجربة ملاحظة لذلك قال الظروف و نتصرف فيها و نرتبها بآلاتنا العلمية الدقيقة ، وفي كل تجربة ملاحظة الدلك قال بالوسائل العلمية الدقيقة ، إلا ان هناك فرقاً واحداً بهنها ، وهو ان المجرب لا يشاهد الحوادث كا هي عليه في الطبيعة ، بل يشاهدها في ظروف يهبئها هو بنفسه ، اعني انه يحدثها لسبب خاص ولغاية معينة ، لذلك قيل ليست التجربة سوى ملاحظة محدثة لغابة ما ، (كاود بوناد المصدر نفسه ، فقرة ») ، و غابة التجربة تختلف بحسب الفكرة الموجهة ، فاما ان بكون لدى المالم فرضية أو فكرة موجهة يربد اختبارها ، واما ان بكون خالي الذهن من ذلك كله ، فاذا كان لدبه فرضية سمي تجربهه ثجر بها حقيقياً ، وإذا كان خالي الذهن من ذلك كان تجربه فاذا كان لدبه فرضية سمي تجربهه ثجر بها حقيقياً ، وإذا كان خالي الذهن من ذلك كان تجربه ناقصاً ، وقد سمى (كاود بونار) هذه التجارب الناقصة تجارب المثاهدة ( pour voir )

## ه - نجارب المشاهدة

قد بكون وضع الفرضيات في بعض العلوم صعباً جداً ، وقد تكون الملاحظة نفسها غير كافية لتوليد الفرضية ، فهل يجوز أن بتوقف العالم عن البحث وأن بنتطر ربثا الوحي إليه ملاحظاته بفكرة جدبدة بفسر بها الظواهر التي بدر سها ? قد ينتظر طوبلاً بدون فائدة وقد بتوقف عن البحث بدون جدوى ، فخير له إذن أن يجرب ، وأن لايضيع الوقت في الانتظار ، قال (كلود برنار): إباك أن تتردد في مثل هذه الحال ، بل عليك أن تجرب والصيد في الما العكر خير من الوقوف على الساحل ، فالق شباكك في البحر ، فعساك تحظى بشي ، وقد سميت هذه المتجارب تجارب المشاهدة ، وسماها (كلود برنار) أيضاً ملاحظات عدثة ، وهي نصاح للكشف عن الفكر الجد بدة لا لاختبار الفكر السابقة ، فلا فرق إذن بينها وبين الملاحظة البحتة ،

## و— النجربب الحقيقى

قلنا ان النجر بب هو مشاهدة الحوادث الطبيعية ضمن الشروط التي يهيئها العالم ، فاذا

كان لدبه فرضبة قبل البدم بالتجر بب سمي تجر ببه حقيقياً • والبحث عن الأمثلة في الطربقة النجر ببية مصحوب باستدلال تجرببي غابته اختبار الفرضية والبرهان عكى صحتها بالتجربة في مكننا إذن أن نعرف التجر يب الحقيقي بقولنا هو ملا مالم محدثة في سبب التحقيق والاختمار وللنجر بة في البحث العلمي مزايا لانوجد في الملاحظة المحضة ، وربما كان لها الفضل الاول في تقدم العلوم الطبيعية في العصر الحديث · ثم ان مشاهدة الحوادث علَى ماهي علمه في الطبيعة لاتشفي غليل العلماء ، ولا تشبع رغبتهم الطبيعية في استطلاع حقائق الأشياء ، لأنها قد تكون نادرة الوقوع ، قليلة التنوع ، سر بِعة الزوال ، معقدة مركبة ، فيجب عَلَىَ العالم إذن ان بهيُّ الظروف الممتازة التي تساعده على مشاهدة الحوادث واختبار الفرضيات • تلك هي غاية التجربب الحقيق • ان أثر العالم فيه مقصور علَى ترتيب الظروف و تنظيم الشروطلا ِ عَلَى خلق الحوادث وايجادها • قال (كلود برنار) : « أن العالم الذي بِبرد سائلًا من السوائل ليبلوره ، لا يؤثر في التبلور الذي هو خاصة طبيعية لا ز مة للمادة ، بل بؤثر في تحديد شر و طالتبلور والمالم الذي يسخن كلورور الآزوت حتى ببلغ به درجة الإنفجار ، لا بؤثر في الانفجار نفسه ؟ بل يؤثر في تبديل درجة الحرارة · » فالتجربب أصعب من الملاحظة فه وأدفى منها لابل هو أصلح منها لاختبار الغرضيات العلمية • وكثيراً ماينوب عنها في تو ليد الغرضيات الجديدة .

وأهم المزايا التي تمنازبها النجربة عن الملاحظة هي:

ا - تمكر الا المنجر من و قد تكون حوادث الطبعة نادرة الوقوع فيستطبع العالم أن يكرر الحادثة في التجربة وأن بدر سها بهدو على حسب حاجته و مثال ذلك : ان بعض الاجسام الكيميائية عديم الثبوت كالصو ديوم والبو تاسيوم و فنكرار النجر بة يساعد على ملاحظة خواص هذه الأجسام من جديد وقد جمع (بيكون) هذه الميزة الاولى في على علاحظة خواص هذه الأجسام من جديد وقد جمع (بيكون) هذه الميزة الاولى في قاعدتين هما احداث التجربة ( Productio Expérimenti ) وقل الشجر بة المحداث تشتمل على أمرين الحكوار المتجربة وتمديد التجربة وممال ذلك انك تقطر السلاف بعد تقطير الخمر و تبرهن على قانون ( وربوط ) بزيادة مقادير الضغط شيئًا فشيئًا ولى يجذو العالم حذو الطبيعة وفعلها والصناعة أو من الطبيعة وفعلها والصناعة أو من الطبيعة وفعلها والما المناعة الله المناعة وفعلها والمناعة المناعة المناعة وفعلها والمناعة المناعة المناعة المناعة وفعلها والمناعة المناعة ال

و يحقق في مختبره شرائط وقوع الحوادث ، ( مثال ذلك ، تجر بة احداث قوس القزح ) ، وفي الحالة الثانية بنقل العالم تجر بته من صناعة إلى أخرى ، مثال ذلك : اخترع العلماء مكبرة لرؤبة الاجسام البعيدة ، المتعددة ففكر وا في الوقت نفسه في اختراع آلة مثلها اسماع الأصوات البعيدة ،

٣- تبديل شرائط الفجرية ٠- قد تكون حوادت الطبيعة قليلة التنوع ؟ فيستطيع العالم أن يبدل شرائطها ليتحقق من صدق فرضيته على جميع الأحوال المنشابهة ، ويتوصل بذلك إلى تعميم نتائج ملاحظاته ، وما اكثر الامور المتي يستطيع العالم أن ببدلها ، فقد ببدل المادة فبدرس خاصبة تمدد الأجسام مثلاً في الفضة ثم يدرسها في الحديد ، وقد ببدل العالمة فيسخن الكهربا ، بدلاً من ان بدلكه ، فهزى في هذه الحالة كيف يجذب الأجسام الحفيفة ، وقد ببدل كمية الجسم فيلتي إلى الأرض بقطعة من رصاص تزن كيلو غواماً واحداً ثم بلتي قطعة أخرى تزن كيلو غرامين ليرى على از دادت سرعة سقوطها باز دياد وزنها ، وقد ببدل الزمان والمكان فيجرب في أماكن مختلفة وفي أزمنة مختلفة ، وقد يرتفع عن سطح ببدل الزمان والمكان فيجرب في أماكن مختلفة وفي أزمنة مختلفة ، وقد يرتفع عن سطح البحر ، وببدل درجة الحوارة ، ويجرب في شروط جوبة مختلفة ،

٣- أن الملاحظة البحثة بطيئة النتائج ، و يكفي لبيان بطئها أن نقارن النتائج العظيمة التي وصل إليها العلما، في تجاربهم الكهربائية والمغناطيسية مثلاً بما كان يحتمل أن بصلوا إلميه لو أنهم اكتفوا بملاحظة ما يحدث في الجو من الحوادث الكهربائية والمغناطيسية ، علم ان الحوادث الطبيعية مربعة الزوال ، فيسقطيع العالم أن يؤخرها بتجربته ليشاهدها بهدو ، مثال ذلك أنه يسقط الأجسام على السطح المائل كما فعل (غاليله) أو يسقطها في آلة (آنود) ،

ان حوادت الطبيعة كثيرة الثعقد والاشتباك ، فيستطبع العالم ان بعزلها بعضها عن بعض ، وذلك كالتجربة التي نقوم بها لمعرفة تأثير الجاذبية الأرضية في الأجسام الساقطة داخل نواقيس مفرغة من الهواء ، ولهذا التحليل أثر عظيم في العلم لأنه يرد المركب إلى البسبط ، وقد رأبت ان للحوادث الطبيعية متحولات مختلفة ، وان لكل من هذه المتحولات قانونا طبيعيا ، فلا بد إذن من الثجر بب لعزل كل من غيره ، وكشف القانون الخاص به ، وللوصول إلى ذلك نفير أحد المتحولات ونبقي المتحولات الأخرى ثابتة ، ثنهر متحولاً آخر ، وآخر ، حتى نصل إلى القانون ، مثال ذلك من الصعب معرفة قانون تمدد الغازات

بدراسة تغيرات الضغط والحجم مماً فيعتمدالعالم أولاً عَلَى دراسة تغير الحجم بقفير الضغط في درجة ثابتة من الحوارة (قانون مربوط) ، ثم بدرس نغير الحجم بتغير درجة الحوارة في ضغط ثابت (قانون عي لوساك الأول) ، ثم بدرس تغير الضغط بتغير درجة الحرارة في حجم ثابت (قانون غي لوساك الثاني) ، ثم بدرس تغير الحجم والضغط بتغير الحوارة ، فيحصل بذلك على معادلة الغازات الكاملة ،

$$\ddot{v} = \frac{\ddot{v} - \ddot{v}}{1 + \dot{v}} = \ddot{v}$$

وكذلك بدرس العالم سقوط الاجسام في الخلاء أولاً ثم بدرس سقوطها في الهواء المعرف مايطرأ عليها من تغير فيصل على هذه الصورة إلى التجارب التي سماها بيكون تجارب فارقة ( Expériences cruciales ) اعني التجارب النهائية الحاسمة التي ترد المركب إلى البسيط وتحلل الحوادث تحليلاً حقيقياً •

7- و استطيع بالتجريب ايجاد مركبات جديدة لا وجود لها في العابيمة أو لا يمكن مشاهدتها عن طربق الملاحظة البحثة • ولولا التجريب لما استطاع العلماء ان يطلعوا على المركبات الكيميائية ولا أن بعرفوا خواصها •

٧- ونستطيع بالتجرب أبضاً أن نعين مقادير المناصر وتغيراتها الكمية فنزيد فيها أو ننقص وندخل عليها هذا العامل أوذاك مثال ذلك نستطيع في تجربة سقوط الأجسام في الله (موران) أن ندرس منحني السقوط ، وأن نقيس المتوازيات الدالة على الاز منقوالمتوازيات الدالة على المسافات ، وأن نبين علاقة كل منها بالآخر ، ولولا التجربب لما استطمنا ان نهي الدالة على المسروط ولا أن نقيسها .

٨- و يمكننا أيضاً أن نعكس التجربة ، فنحلل الما أو لا إلى عنصر به الاوكسيجين
 و الهيدروجين ، ثم بعد ذلك نركبه منها ، وهذا العكس هو بمثابة ميزان التجربة ،

وقصاري القول ان الملاحظ يصني إلى ماتمايه عليه الطبيعة، أما المجرب فيطلب منها إن تجيب عن الأسئلة التي يظرحها عليها، وأن تبوح له بأسرارها.

#### علوم الملاحظة

عَلَى ان العالم لايستطيع ان يجرب في جميع العلوم ولا في جميع الموضوعات فيضطر اسو

الحظ إلى الاعتاد على الملاحظة وحدها • وتسمى العلوم الني تغلب فيها الملاحظة على التجربب علوم الملاحظة ( Sciences d'observation ) • مثل علم الفلك • وعلوم الحياة • أما علم الفلك فلا سبيل فيه إلى التجربب و لأن الانسان لا يستطيع أن يجرب حركات الأفلاك أو حررات المدوالجزر في البحار ، فالارادة الانسانية لا تستطيع أن تتصرف في مثل هذه الأمور ولا أن تخضعها للتجارب •

ولكن اعتاد علم الفلك على الملاحظة البحتة وحدها لا بنقص من قيمة هدا العام ولا يعيبه ولأن فيه قوانين محكمة وقضايا ثابتة لا تتغير 6 وإذا قيست قوانينه بقوانين علم الغيزياء والكيمياء لم تختلف عنها في شي ، بل ربما كانت أكثر منها ضبطاً وأوفر احكاماً و والسبب في ذلك يوجع إلى أن الفلكي ببدأ بحثه بملاحظة الكواكب ، فتوحي إليه هذه الملاحظات بفكرة أو فوضية ، ثم يختبر هذه الفرضية بملاحظة ثانية في حين ان العالم الفيزيلي أوالكيميائي يختبر فرضيته بالتجربة ، ولا فوق في ذلك بين النجر بة و الملاحظة الثانية .

قال ( كلود برنار):

« يجري الغلكي في أول الام بعض الملاحظات، ويقايس بينها ليستخرج منها بعض الفكر، ثم يختبر هذه الفكر بملاحظات يتولاها في شروط خاصة ، وفي الحق ان جميع العلوم تسير في هذا الطريق وترمي إلى هذه الغاية ، كاما تبغى الوصول إلى معرفة قوانين الحوادث لتبديلها والتنبؤ بها والسيطرة عليها ، على ان الغلكي يتنبأ بحركات الكواكب ويستنبط منها كثيراً من الفكر العملية ، ولكنه لايستطيع أن يغير بالتخريب حوادث العلم الذي يبختان فيه » . (١٠)

فلا فرق إذن بين علم الفلك وعلم الفيزيا والكيميا إلا من الوجهة العدلية " لأ ن علم الفلك بيناء إلا من الوجهة العدلية " لأ ن علم الفلك بيناء المالك بيناء الأفلاك ، أما العلوم الأخرى فيحركات الأفلاك ، أما العلوم الأخرى فيحود على الافسان بكثير من الوسائل العملية التي تجعله كا قال ( كلود بوقار ) « نافياً سعيتها عن منها الحليقة » .

أما من حبّة الطويقة فلا- يختلف علم الفلك عن غليره من الفاذم المجزّبيبية إِلا قليمالاً ، وسوّا الألاحظة الخلاحظة وسوّا الانفالحيثار المفرّضية بواسطة المتجربة (-وهي ملاحظة محدثة) ، أم بوالخطة الملاحظة الثانية المنقطرة ، فان جوهر الطربقة و أحدة ، بل العالم في كلا الحالين ببدأ بملاحظة الحوادث

Claude Bernard, Introduction à la Médecine expérimentale. 1. ch. 1. § W(m)

ثم توحي إلبه هذه الملاحظات بفكرة يتصورها ويخاطر بها، ثم بعود إلى ملاحظة الحوادثُ لاختبار فكرته هذه •

وأما علوم النبات والحيوان والتشريح فهي لا تعتمد في الوقت الحاضر على الوصف والنصنيف أكثر من اعتادهاعلى كشف القوانين و لا تزال في الطور الأول من أطوار العلوم التجزيبية التي ألمعنا إليها ، فلا غرو إذا اكتفت بالملاحظة، وسندرس طريقة هذه العلوم على حدة و نبين المبادى و التي تستند إليها .

وكثيراً مايعرض العالم عن النجريب إذا كان فيه ضرر محقق للانسان ، أو بعدل عنه لأسباب افتصاد بة ، أو اجتماعية ، أو أخلافية ،

ومها يكن من أمر فان حقيقة الطربقة لا تختلف في علوم الملاحظة عنها في علوم التحريب ومها يكن من أمر فان حقيقة الطربقة لا تختلف في علوم الملاحظة عنها فال (كلود برنار) على أمرين أساسيين: ١ - يجب جمع الحوادث و ضبطها بالاستقصاء الدقيق ٢ - يجب تأويل هذه الحوادث و ايجاد القوانين التي توضعها ٠

## فواعد الملاحظة واسباب الوقوع في الخطأ

آ - شروط الملاحظة الصحيحة . - للملاحظة العلمية شروط مختلفة ، وهذه الشروط ننطبق على التجربة أيضاً ، لأن التجربة كما بينا سابقاً ليست سوى ملاحظة محدثة ، والشرط العام الذي يجب أن بتوفر في الملاحظة الصحيحة هو الموضوعية ( Objectivite) ، وهذا الشرط العام يستلزم الشروط الخاصة الآتية :

- الله المحمد المحمد الملاحظة مامة فلا تقتصر على حالة واحدة ، بل يجب البحث في حميع الظروف المحيطة بالحادثة ، وشمر وطها المتنوعة ، وكماكان العلم بقوانين الحوادث الملاحظة أقل ، كانت الحاجة إلى ضبط شروطها أشد، فلمعرفة توكيب الأتربة الزراعية مثلاً يجب ألا بقتصر على ملاحظة أوع واحد أو نوعين من التراب ، ولمعرفة أسباب سقوط الأجسام يجب ألا بقتصر على ملاحظة شرطو احد أو شرطين من شروط السقوط ، بل يجب الاحاطة بهاكلها .

٣- يجب أن تكون الملاحظة وقبقة والدؤة هي صفة عامة غير محدودة ، والكنها فضرورية لكل ملاحظة علمية فهي تستلزم تجديد الشي الملاحظ و ضبطه و تعيين زمانه ومكانه وقياس شروطه وبيان مقاديرها وكمياتها ، و نقتضي لذلك استخدام الآلات العلمية

كالحبر والمنظار ومقابيس الحرارة والضغط والموازين وغيرها · فالملاحظة الدقيقة هي الملاحظة الكية والملحظة الكية والملحظة الكية والملحظة مما م



كاودبرنار Claude Bernard (۱۸۷۸ – ۱۸۷۳) كيميائي وفيزيولوجسي فرندي ، طبق الطريقة التجريبية على علم الحياة ، وبين قيمة الفرضية بالنسبة على \_ الملاحظة والتجريب له في أسباب ظواهر الحياة رأى كيميائي فيزيائي ممتدل .

٣ - يجب ان تكون الملاحظة مجردة عن الأغراض الشخصية · قال (كلود برنار): 
« يجب أن بكون الملاحظ مصوراً أميناً للحوادث ، فيشاهدها بدون فكرة صابقة ، ويجب أن بكون عقله قابلا للحوادث لافاعلا فيها ، اعني يجب عليه أن يصمت ويصفي إلى الطبيعة ويكتب ما تمليه عليه » وهذه القاعدة ننطبق أيضاً على التجربة ، لأن المجرب الذي يشاهد نتيجة التجربة لا يختلف عن الملاحظ بل يجب عليه أن يشاهد نتيجة تجربته بدون فكرة سابقة ، فلا يضيف إلى الحوادث شيئاً ولا ينقص منها شيئاً ، فعلى المجرب ان بنقلب إذن إلى ملاحظ حقيق عند مشاهدة نتائج تجاربه ،

٤ - يجب تسجيل الحوادث الملاحظة في الحال، لأن الذاكرة كثيراً ماتخون الانسان و يزداد النسان بنسبة طول الزمان بين حدوث الظاهرة الطبيعية و تسجيلها (١).

<sup>(1)</sup> أبو العلا عفيفي ، النطق التوجيمي ، ص – ١٣٨

٥- يجب انتخاب الشرائط الهامة و ترك ماعد اها، و ربا كان وذا بالشرط أحمب المغروط وأبعد ها عن التحقيق ، إذ أن مسألة الانتخاب اعتبارية ، فما بعده أحد الباحثين هاماً الانبعد مكذلك باحث آخر ، أضف إلى ذلك أن عزل الشروط بعضها عن بعض الابتسنى لكل باحث ، و كثيراً مايه مل الباحث شرطاً هاماً ، وبتولى البحث في الشرائط التافهة ،

## ب- أسباب الوقوع في الحلماً

والانسان لا يستطيع أن بتقيد دائمًا بهذه الفواعد ، فقد بوجه التباهه إلى قاءدة غير هامة ، ويخل بالقواعد الأخرى ، فبقع في الخطأ · لذلك كانت أسباب الخطأ كثيرة:

ا - فقد بنشأ الخطأ عن كثرة تعقد الحوادث ؛ وكما كانت الحادثة أكثر تعقيداً كانت الإحاطة بشروطها أصعب ، حتى لقد قبل ان الملاحظة النامة وعرة الملتمس ، انظر إلى حادثة بسيطة كسقوط جسم من الأجسام مثلاً ، فالظروف التي يجب على العالم أن يوجه انتباهه إليها كثيرة جداً ، فهو بنظر أولاً في مادة الجسم الساقط ، وينظر في درجة الحرارة ، ومقدار الضغط الجوي ، ثم يوجه انتباهه إلى رطوبة الهوا ، وحالة الجو المغناطيسية والكهر بائية ، وبنظر في الزمان والمسافة وحجم الجسم الساقط وارتفاع مكان السقوط عن سطح البحر ، إلى غير ذلك من الشروط المحيطة بالجاد ثقي فلا بكفي إذن أبن يكون المهالم أميناً صادقاً في مشاهدة الحوادث ، بل يجب أن يكون أ بضاً حاذقاً ، دقيق النظر بصيراً ، وأن بكون ، مشاهدة الحوادث ، بل يجب أن يكون أ بضاً حاذقاً ، دقيق النظر بصيراً ، وأن بكون ، كا قال ( بيكون ) ، أهلاً سنسم الحوادث ، اعني قادراً على توجيه انتباهه إلى الجهات المامة دون غيرها ،

٧- وقد يتولد الخطأ من الآلات نفسها ؟ لأنها كثيراً مانتفير تحت تأثير الجوارة وقد ننقصها الدقة فيضطر العالم إلى تصحيح ملاحظاته بطرائق خاصة (كتصحيح الوزن بطريقة بوردا) ؟ وقد تشوه الحادثة بتأثير آلات الضوء ؟ مثال ذلك : إذا أخطأ العالم قليلاً في ترتيب عدسة الحهر ، تبدلت صورة الشي الملاحظ ، واختافت صفاته في عين الرائي وتتباعت الألوان والصور أمامه كا تنابع الاشباح ، واختاط الاس عليه ، وحجب عنه الحقيقة ان استمال المجهو في العلوم الطبهعية بجتاج إلى حذق وفن .

٣- وقد بنشأ الحطأ عن الملاحظ نفسه ، في خطي في إحساسه وادراكه وتأ و بلهو إستنتاجه

وقد تغد عد الحواس فيرى الأشياء على خلاف ماهي عليه ، وكذيراً ملأخطأ العلماء في مشاهدة عادة المعادة عمثال فلك ، ان مكتب قياس الابعاد جرب في عام ١٨٣٢ قياس سسرعة الصوت فوجد بعض العلماء ان الصوت قطع ١٨٦٠ متراً في ١٦٠٤، ثنانية ، ووجد بعضهم الاخر أنه قطع هذه السافة في ٤٩٤ ثانية ، فالفرق بين الملاحظة بين ناشى عن المفادلة المشخصية أنه قطع هذه السافة في ٤٩٤ ثانية ، فالفرق بين الملاحظة بن ناشى عن المفادلة المشخصية (Equation personnelle) ، وهي تابعة السرعة النافلية العصبية ، ومدة الانطباع

البصري والانطباع السمعي افتختلف بحسب الاشتخاص و وسمى أيضا معاه التأفير بو لوجيم والانخطاه التي تفشأ عن هذه العوامل أنابقة في كل شخص و فيمكن إذن تجميعها بعد معرفة معادلته الشخصية ولا قصيح المعادلة بالشحصية بالمتسجيل الكهربائي كا فعل ( بوند Bond )علم ١٩٩١ في تسجيل الملاحظات الفلكية في المراصد وإذ جعل عمل الراعمة في طربقته هذه مقصوراً عكى ضغط زر كهربائي وذلك عند وصول سلك المنظار إلى منقصف طربقته هذه مقصوراً عكى ضغط زر كهربائي وذلك عند وصول سلك المنظار إلى منقصف الكوكب الملاحظ وفلا تحذف هذه الطربقة إذن زمن الانه كاس والماكية من غير أن مرصد ياريز طربقة آلية لرصد الكواكب تسجل فيها فتائج الملاحظات الفلكية من غير أن مرصد ياريز طربقة المة لرصد الكواكب تسجل فيها فتائج الملاحظات الفلكية من غير أن مرصد ياريز طربقة المهة لرصد الكواكب تسجل فيها فتائج الملاحظات الفلكية من غير أن

وقد بتولد الخطأ من الموامل النفسية ، وتسمى هدده الموامل معايراتم نفيية الموامل معايراتم نفيية المراحة وقد بتولد المراحة ويتعمق في المرحظاته وبدفق فيها عنقد ذكر (استورات ميل) ان بعض لعلما يهمل نصف مايرى على وبعضهم الآخر يضيف إلى مايراه بعينيه شيئًا بما تخيله ، فيخاط بين الحقيقة والخيال ، وذكر الخرون ان (كبل) كان عظم المئقة بملاحظات استاذه (تيخوبراهي) (العلمه انه كان كثير المعناية بها ، ولا يزال العلما شديدي الاعجاب بملاحظات هذا الفلكي لما فيها من المضبط ان يستجدم فيها أية آلة ضوئية ،

بنتج من ذلك أن الناس يختلفون في مقدرتهم على الملاحظة الدقيقة ، وبرجع الخفلافهم هذا إلى طبيعة عقولهم ، وخبرتهم وتمرينهم ، فالملاحظة العلمية الهنازم إذن حذقًا وفنًا ، ويتقتضي أن بكون الانسان محبًا اللاطلاع ، ميالاً إلى تفهم الحوادث ، مهمًا بكل شرطمن

<sup>(</sup>۱)( تبخوبراهي Tycho Braké ) فليكي دا نبهاركي كا (۱۹۰۵ — ۱۹۰۱); أبديج نظاماً فلـكياً مختلقاً عن نظام بطليموس وكبرنيك كا وهو استاذ ( كبلر ) •

شروطها ٤ حسن الانتخاب ٤ واسع الخيال ٤ عبقرباً راجع العقل ٤ ذا قدرة على كشف العلل والقوانين ٤ ففن الملاحظة هو إذن فن نظري وعملي معاً ٤ وهو شبيه بروح الدقة التي تكلم عنها ( باسكال ) ٤ لأنه مبني على تمييز الحوادث بعضها من بعض للأخذ بما هو صالح منها ٤ ونبذ . مالا علاقة له بالبحث ٠

## فاعلبة الذهن فى ملاحظة الحوادث

١ -- المسلمات النفسية : المقل في فاعلية دائمة .

قلنا ان موقف العقل من الأشياء التي بدركها يختلف عن موقف الآلة المسجلة من الشيء الذي تصوره، وقد بينا في علم النفس ان الادراك الحسي يختلف عن الحدس، وان العقل لا يسجل الحو ادث كما هي ، بل يختار منها ما يوافقه ، ويدرك معناه ويحكم عليه ، ويمكننا أن نجمل القول في فاعلية العقل بما بلى :

#### آ - الاصطفاء

لايدرك الانسان من الامور التي نقع تحت حواسه إلا الشي والقليل ويصطفي منها ما يلائمه واما الأمور التي لامصلحة له فيها فتحر به سراعاً من غير أن بدر كها والنفس تصطفي في كل شي ولا غرو إذا اصطفت في الملاحظة وفقد نتوهم الموجود معدوماً والمعدوم موجوداً ولا ندرك من الأشياء إلا ماهو بارز فيها و (علم النفس وس ١٢٨) هب جماعة من الناس ولا ندرك من الأشياء إلا ماهو بارز فيها و (علم النفس وس ١٢٨) هب جماعة من الناس وأوا شيئاً واحداً وفان كل فرد منهم قد بلاحظ في هذا الشي وأساً لا بلاحظه غيره وقد يشترك كثيرون في اصطفاء الشي والواحد وفقد ذكر (كلاباريد) في تجربة اجراها عكى طلاب جامعة (جنيف) ان ٤٤ طالباً من ٥٥ لم يشاهدوا النافذة الموجودة في مدخل الجامعة أمام غرفة البواب و مع ان الطلاب كانوا يرونها ولم بها ولكنهم كانوا لايرونها ولاحتاه هم بنافذة البواب المقابلة لها وفهذا كله بدل عكى ان النفس لاندرك جميع ماتحس به عبل تصطفى من الظواهر الحسية مابلائها وبوافق مصلحتها (١٠).

#### ب - التركيب : الحادث والفكرة .

أضف إلى ذلك ان الادراك هو انشاء حقيقي ، فقد بينا في علم النفس انه مركب من افعال

<sup>(</sup> كوفيليه ) Claparède, Archives de Psychologie, tome V. 1906, p. 334-366 ( ) فراليه ) د كره ( كوفيليه ) فركتاب المنطق .

ذهنية مختلفة (علم النفس ، ص ٣٤٠ ٣٧٠) و وان النفس تضيف إلى الحدس الحسي كثيراً من الصور والذكربات المتحمة له ، ولولا هذه الفاعلية الذهنية العفوية لما تكون معنى الشيء الخارجي ، ولكن هذا النركيب قد بوقع الانسان في كثير من الخطأ ويخدعه فيتوهم انه بدرك إدراكا حسياً وهو في الحقيقة بتخيل ، فيخطى ، في احساسه ، وتنقل إليه الحواس ماليس ، وجوداً بالفهل في العالم الخارجي ويخطى ، في إدراك الشيء فيؤوله على غير حقيقته ، مثال ذلك ان أحد العابا ، زع انه كشف في عام ١٩٠٣ شماع جديداً سماه (شماع ٤٥) ، وزع آخرون بعده انهم شاهدوه ، شله في حين ان هذا الشماع كان وهما باطلا (١١٠ ) فالانسان قد يتخيل إذن أشياء كثيرة ، وبتوهم انها حقائق خارجية ، لان الخيال ليس تمثيلياً فقط ، بل هو أيضاً مبدع ، لذلك قبل لا وجود الاحساس المحض ، ولا حقيقة للمشاهدة الخام ، وكل إدراك أو يش مناداً الفكرة ، وكل إدراك أو غير علمي ، تذكر هو اختراع ، وعلى ذلك لا يوجد بين الحادث والفكرة القابل حقيق ، اعني أن الحادث ليس مضاداً للفكرة ، ولا الفكرة ، هذا الفكرة ، ولا الفكرة ، هذا الفكرة ، ولا الفكرة ،

وربما كان الحادث المحض غير موجود بذانه ، بل ربما كان الانسان هو الذي يخلق الحوادث المنفصلة ، وبنتزعها من الحقائق المتصلة ، فالمين تخلق الحادث الضوئي وتمزله عن ظواهم الحوارة والكهرباء والمغناطيس ، ونحن فجرد الكائن الحي من بيئته ونمزله عن الشرائط الخارجية المحيطة به ، ونقصوره مجردًا عنها ، في حبن ان ارتباطه بها وثيق ، فنظن عكى هذه الصورة ان العالم الخارجي مركب من اجزاء ، ستقل بعضها عن بعض ، أو من مجموع من الظواهم التي لا اتصال لاحداها بالأخرى ، والحق عن ذلك بعيد ، حتى لقد قال (هوسي )(٢) «ان الحادث هو الذكرة ، والسندبانة ، ثلاً هي أمر معقول مجرد ، كالمثلث » والعقل فاعل لاقابل ، ولا وجود للقابلية المطلقة المجردة عن العقل في ملاحظة الحوادث ،

٢ - القو اعد المنطقية : يجب أن بتصف العقل بالفاعلية •

ولبست هذه الفاعلية الدائمة أمراً واقعبًا فحسب، بل هي أمر واجب، ولو كانت أمراً واقعبًا فقط لما تكلمنا عنها في المنطق، لان المنطق كما بينا غير مرة لاببحث في العمليات

Année psychologique t. XIII, 1907, p. 143-169 Article de M. Piéron. (1)

<sup>(</sup> كوفياليه ) أيضاً في كـناب المنطق ، ص ١١١

ا االه من الماه Houssay, Force et cause .p. 27-29 مراجع كوفيليه ص

الفكوبة كما هي 6 بل يبحث فيما كما يجب أن تكون بالنسبة إلى الفايات الني وجعت من أجلها هذه الفاطلية الدائمة إنها أجلها و (راجع ما المنطق 6 صن ١٠٠) والفابة التي وجعت من أجلها هذه الفاطلية الدائمة إنها هي التحاب الحوادث وتم يمز الحادث العلمي من الحادث الحام ٠

#### آ - انتخاب الموادث

قائلان الملاحظة يجب الى تكون تلغة ، واكن هذا النشرط لا بستارم أن يسجل العالم جبع الامور التي تقع تحت حواسه ، وبكون كالنملة التي تجمع كل شي وتكديمة بعضه فوق بعض من غير أن بكون لها حاجة به منفقد بكون بعض الحوادث أكثر خطورة من بعض في الكشف عن قوانين الطبيعة ، وتسمى هذه الحوادث الخلفيزة حوادث متازة م فلي الباحث أن بتحرئ هذه الحوادث المتازة وأن بقارن بينها الكشف عن علاقاتها الحلفة ، وقد ذكر لنا (بيكون) ٧٧ مثالاً من هذه الحوادث :

- ا فمنها الحوادث الظاهرة (Fatts ostensifs) وهي أشته على ألجلى مظاهرة الخواص المبحوث عنها ، كالامتداد في الأجسام الصلبة ، والغريزة في الحيوان ، والله قال في الانسان ، والمعادث عنها الخوادث الخفية (Faits clandestins) وهي تشتمل على أخنى مظاهر الخواص المبحوث عنها كالالتظافى في السوائل ، والحركة في الآميب ،
- ٣- ومنها حوادث الانتقال والارتجال ( Faits de migration) وهي تشقمل على الظواهر التي تنتقل من الوجود الله العدم أو من العدم إلى الوجود ، أو التي تزيد وتنقشن كاز دياد شدة اللون في جسم من الأجسام أو تناقصها .
- عَلَى الطُوالَاتِ (Falts de deviation) وهي الشنك على الطُوالَاتِ الطُوالَاتِ الطَّوَالَاتِ الطَّوَالَاتِ الطَّوَالَاتِ الطَّالِةِ الطَّوَالَاتِ الطَّالِقِ اللهِ اللهِ الطَّالِقِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا
- ومنها حوادث الناظر ( Pairs de conformité ) وهي تشتمل على العنائق المنائق
   المتشابهة والمتاثلة كتناظر الأعضاء في الحيوان .
- آ- ومنها حوادث النمو والتظور ( Faits itinerants ) وهي تنزل على أول ما يظهور من حوادث الحياة كدراسة الجنين مثلاً قال (ببيكون). به يجب طيئا أن نسهور الدراسة الطبيعة 4 لأن هناك خواص الانظهر ولا في الليل (١) .

<sup>(</sup>۱)كلام مجازي أشار به ( بيكون ) إلى بعض الحوادث التي لاثرى واضعة إلا في أوائلها . أي ، قبل أن تنمووتتمقد ، وقوله نسهر يدل به على صفة هذيم المباحث المطلقة ( ١٠٠٠ عبر ١٠٥٠٠ ) . •

ُ ٧ - ومنها حوادث الحدود ( Faits limitrophes ) وهي تشتمل علَى الحوادث المتوسطة بين نوعين من أنواع الموجودات ، كالذوبان المعجيني ، والتبلور الدائل ، والحيوان النباتي .

- منها الحودات الفارقة أو الحوادث الحاسمة ( Faits Cruciaux ) وهي أشبه شي المنه الحودات الفارقة أو الحوادث الحاسمة ( Faits Cruciaux ) وهي أشبه شي بالاشارات الموضوعة في مفترق الطرق لارشاد المسافر إلى الطربق الني يجبعايه سلوكها وهي تقطع مظان الاشتباه ، ونفصل بين الفرضيات ، وترجع احداها على الأخرى ، وفي تاريخ المعلوم أمثلة كثيرة تدل على ذلك ، كادثة تداخل الضوء التي استند إليها ( فرنل ) في الفصل بين نظر بني الاهنزاز والارسال ،

#### ب – الحادث الخام والحادث العلمي

الحادث الخام هو الحادث المحض الذي لا تلابه فكرة ، ولا بنقلب الحادث الخام إلى حادث إلا إذا حلل ، واول ، وادرك معناه ، وحكم عليه ، وقبس .

#### قال هنري بوانكاره:

« أرى انحراف النالغا نومتر بواسطة مرآة متحركة تعكس الصورة المضيئة على سلم مدرج • فالحادث الحكم في هذه التجربة هو رؤية حركة الصورة المضيئة ، والحادث العلمي هو ادراك مرور التيار السكهربائي بالدارة ، فاذا سألت زائراً جاهلاً : هل مر التيار بالدارة ? ألتي نظره على السلك ليشاهد مروره به ، ولكني إذا ألتيت نغس السؤال على مساعدي نظر إلى السلم المدرج » (١) •

#### . بنتج من ذلك ما بلي:

١ - الحادث الخام هو جملة من مسلمات الحس أو مسلمات الشعور المباشرة ٠

فهو مختلف إذن عن الادراك ، لأن الادراك يقنضي تأويل هذه المسلمات والحكم عليها، فالحادث الخام في رؤية الشمس هو مجموع الاحساسات البصرية التي أشمر بها في وقت ما ، الما الادراك فيقتضي الحكم بأن الناس موجودة في العالم الخارجي ، وانها قرص مضي قطره كذا معلق في السماء .

٧- الحادث الملمي هو تأوبل عقلي لهذه السلمات المباشرة •

فهو إذن شبيه بالادراك في الحكم والنأوبل ، ولكنه يختلف عنه في الاسس العقلية التي

H. Poincaré, Valeur de la science, 225-227(1)

يستند إليها · فالحادث العلمي في رؤية الشمس بتضمن الحكم بان هذا الكوكب المضي كروي الشكل ، وانه اعظم من الارض بالمقدار ، وان الارض تدور حوله ، وهمذه الاحكام مبنية على آراء علمية في حقيقة المكان والجاذبية العامة ، والنور وغير ذلك ·

٣ - علاقة الحادث الحام والحادث العلمي بمسلمات الحس

أ - لما كان الحادث الخام مركباً من احساسات مختلفة ، كان تابعاً قبل كل شي الشخص المدرك ، وهذه الاحساسات أو ردود الفهل أهوف الشخص بنفسه ، من حيث هو كائن حي ، أو فرد ، وأكشف له في الوقت نفسه عن حدود ذاته ، فلا ببتى من مسلمات الحس في الحادث الخام إلا ماهو ندا وإلى الفهل الحاضر أو دعوة إلى العمل المحدود ، والشعور لا يمثل هده المسلمات الحسية تمثيلاً بنسيه أصلها الحارجي ، ويجعلها قسماً من جوهره ، بل يكابد ضغطها ، وبعاني تأثيرها فيه ، ويرد عليها بحركات الجسد ، فليس للحادث الخام أية صفة عامة ، بل هو حالة مشخصة يراد حلها بعمل مشخص وتفكير مشخص ، أو هو كما قبل نقطة متحولة أدل على ملامسة العالم الخارجي الشعور الدائم التطور .

7 - اما الحادث العلمي فهو نتيجة جهد المقل وسعيه لنمثيل الوجود ؟ وايجاد نظام معقول يفسر به مسلمات الحس ، فني الحادث الخام بننبه الكائن الحي من حيث هو كائن جي إلى الامور الحجزئية الناشئة عن اتصاله بالعالم الخارجي ومؤا لفته له ؟ أما في الحادث العلمي فينتبه الموجود العافل إلى الامور الحكاية والعناصر المشتركة بين الاحوال المتشابهة ، ويحذف الامور الجزئية وصداها في النفس ، فالفيزيائي لاينتبه في الحادث العلمي إلى هذه القنبلة ، التي وقعت في هذا الوقت ، في النفس ، فالفيزيائي لاينتبه في الحادث العلمي إلى هذه القنبلة والقانون الذي خضعت له في سقوطها أي بدرس العلاقات الدائمة التي بين حركة القنبلة وسرعتها الابتدائية ، ومقاومة الهواء والثقالة واتجاه الرياح وغير ذلك ، فللحادث العلمي إذن صفة عامة ، والانسان الذي يشاهد وقوع واتجاه المؤلف ويهوب ، وقد به كر في الأمر تفكيراً جزئياً فيختبي ، في الحفوة التي احدثتها القنبلة لعلمه ان وقوع قنبلة ثانية في نفس المكان الذي وقعت فيه القنبلة الاولى المناد الاحتال ، فهو إذن ينظر في أمو جزئي ويفكر في مصلحته الخاصة ، اما العالم فينظر في الامور الكلية ، وما يجري عجواها من الفضابا العامة ،

ينتج من ذلك كله ان الحادث الحام هو دعوة إلى النمل أو تصور شخصي مبني عكَى المصلحة الما الحادث العلمي فهو حكم كلي يدل عكى ان ااءالم الخارجي خاضع لنظام ثابت •

#### ٣ - علاقة الحادث الخام بالحادث العلمي

ماهي النيمة العقلية لردود الفعل الحسبة • هل تترجم عن حقيقة المؤثرات الخارجية • أم هي حالات داخلية محضة • لاجرم ان لهذه الاحساسات اساساً خارجياً • ولا شك ان للحادث العلمي الذي يفسرها قيمة حقيقية • فهو يساعدنا على التنبؤ بوجوع الحوادث • ويحقى لنا ذلك بالفعل • ويدل على ان العلاقات التي يعبر عنها مطابقة لنظام الكون • وقد قال (لالاند) ينبغي لنا أولا أن نحدد مفهوم الكون الذي يجب الاستناد إليه في بناء المعرفة • فاذا سلمنا بان حقيقة الكون هي النفير الدائم أو الابداع • كان تحديد الانتقال من صورة إلى أخرى متعذراً جداً • وكان كل طور من أطوار هذا النفير جديداً بالنسبة إلى الذي قبله ٤ وأصبح الحادث العلمي اصطلاحاً موافقاً غير دال بالضرورة على حقيقة الوجود • وإذا سلمنا بان للادة والحياة والنفس نظاماً طبعياً كان الحادث العلمي على نقصه في الاحاطة دالاً على شيء من حقيقة الوجود • وهذا الرأى الأخير أصلح للعلم وأضمن للبحث > ولولاه لما أفاد العلماء من ملاحظاتهم وتجوثهم شيئاً •

بنتج مما تقدم أن الحادث العامي لبس تسجيلاً مكانيكياً للظواهر الطبيعية • بل هو

انشاء عقلي • وغالى بعضهم في ذلك حتى ظن انه اصطلاح لاعلاقة له بالمسلمات الحسية التي يوبد أن بفسرها • والحق عن ذلك بعيد لان العالم لابنشى والحادث العلمي إلا على أساس الحادث الخام ولا يسنخرج فرضياته العلمية إلا من ملاحظة الحوادث ، حتى لقد قال (هنري بوانكاره) ان الحادث العلمي هو الحادث الخام المعبر عنه بلغة موافقة (۱) • فالحادث العلمي هو حكم شخصي العلمي هو حكم موضوعي مبني على المسلمات الحسية ، في حينان الحادث الخام هو حكم شخصي مبني على المسلمة ،

#### ج – ضرورهٔ الفکرهٔ السابهٔ

قلنا يجب ان بكون الملاحظ مصوراً أميناً للحوادث ، وأن يكون منجر دامن كل فكرة سابقة فهل ينبغي له أن بنسى خبرته ويمحو كل ماقبسه ويسير في ظلمة حالكة لاينير طربقه فيها علم ، قال (هوسي) إذا تجرد الانسان من كل فكرة عجز عن نثبيت أبسطالحوادث وقال (هرشل) العلم الواسع بعين الملاحظ على القان ملاحظانه ، وفي تاريخ العلوم أمثلة كابيرة تدل على ضرورة

H. Poincaré, Valeur de la science, p. 251 (1)

الفكرة ، وكثيراً ماضل العلماء في مباحثهم ، وعجزوا عن ادراك الحوادث أو ذهلوا عنها لعدم ارنباطها بأفكارهم السابقة .

فن هذه الامثلة ان ( دولافون ) الاستاذ في مدرسة ( آ لفور ) بين لتلاميذه منذ عام ١٩٣٨ ان الدم الجمري يحتوي على عصيات صغيرة ، ولم ينتبه احد منهم إلى قيمة هذه النصيات وأثرها في تموليد ذلك المرض ، وقد لفت هذه النصيات نظر العالم ( دافين -- Davaine ) منذ عام ١٨٥٠ أيضاً ، فا كنفى بالاشارة إليها دون ان يدرك تانيرها ، ولم يفهم حقيقتها إلا بعد احد عشر عاماً أي بعد أن طالع ما كتبه ( باستور ) عن خبرة الزبدة ومشابهة عصياتها الاسطوانية للجراثيم المتمجة ، ففكر إذ ذلك في النصيات التي كان قد شاهدها في الدم الجمري ، وقال ربما كان تاثير هذه النصيات في مرض الجمرة كتأثير النصيات الاسطوانية في توليد الاختمار ، فلم يتوصل إلى معرفة سبب هذا المرض إلا على ضوء ماقبسه من مباحث ( باستور ) ،

وقد ذكر (داروين) في ترجمة حياته انه قام بجولة علمية في بلاد الغال مم العالم الجيولوجي (سدغويك عطولات الذي لا يكون مسبوفاً بفكرة قد يمر بالانسان مسرعاً من غير أن يلتفت إليه و قال لقد بقينا هناك ساعات طويلة ننظر في الصخور وندقق فيها فالم نجد فيها شيئاً ولم نلتفت إلى آثار الجدد في الصخور لانصرافنا إلى البحث عن المستحاثات علم نر الصخور المخددة والرضام السيار والصلصال المتجمد مع ان دلالتها على تاريخ ذلك الوادي أوضح من دلالة البيت المحروق على تاريخ حرقه و

بنتج بما تقدم انه بنبغي للعالم أن يجمع في ملاحظة الحوادث بين شرطين متناقضين • الله الله عليه ان لا بلاحظ أو يجرب إلا إذا كان ذا فكرة سابقة متعلقة بالبحث • حرب عليه أن يصغي إلى ماتمابه عليه الطبيعة وأن يصورها تصويراً صادقاً أميناً • فلا يبدل من حقائقها شيئاً •

لذلك كانت الملاحظة الصادقة والتجربة الصحيحة من أعوص الامور • حسق لقد قال (كاود برنار) «ان صناعة البحث العلمي هي حجر الزاوبة في جميع العلوم التجرببية ، فاذا كانت الحوادث - وهي أساس الاستدلال - خاطئة أو غير مضبوطة، تهدم كل شيء وأصبح باطلاً • وهكذا ، فان اخطاء النظريات العلمية تتولد على الاكثر ، من اخطاء ملاحظة الحوادث » •



#### ١- المصادر

- 1 Bernard, (Cl), Introduction à l'étude de la Médecine expérimentale, 1<sup>erc</sup> partie ch. !
- 2 Bouty, La vérité scientifique 21-25, et I. ch. V.
- 3 Cuvillier, Logique et Morale 1-92-113.
- 4 Goblot, Traité de logique. 77-81.
- 5 Houssay, Force et cause, ch. 11.
- 6 Mach, La connaissance et l'erreur, ch. IX et XII.
- 7 Marey, La méthode graphique dans les sciences expérimentales.
- 8 Mill, Logique, livre Ill, ch. VII.
- 9 Poincaré (Lucien). La Physique Moderne.
- 10 Poincaré (Henri), la Science et l'hypothèse. 167-172. Valeur de la science. 221-235.
- 11 Rabier, Logique, ch. Vll.
- 12 Ribot, Psychologie Allemande contemporaine 303 305.
- 13 Roussel, Traité élémentaire de philosophie, t. ll. Logique morale, p. 80 88

#### ۲ – تمارین ومناقشات شفاهیة

١ - نظربة الادراك النفسية وأثرها في الملاحظة ٠

٢ – ماهي قواعد النجرب عند (بيكون) ? (راجع كتاب تاريخ الفلسفة ( لجانه وسياي ) وكتاب الفاسفة العلمية اللامناذ (لالاند ) · )

٣- تصور تجربة شبيهة بتجربة (كلاباربد) واذكر نتائجها ٠

٤ – اذكر مثالاً من تاريخ الاستكشافات العلمية واستخرج منه مراحــل الطريقة

التجريبية على النحو الذي جربنا عليه في الصفحة ١٩٣٠

أذكر عبوب الملاحظة غيز العلمية •

٦- هل يُكُن نقسيم العلوم عَلَى أساس الملاحظة البحتة أو النجربة ٠

## ٣ — الانشاء الفلسني

- ۱ حل الحادث العلمي هو حقيقة موضوعية أم هو انشا دهني ( بكالوريا ) فلسفة ؟
   طولوز ١٩٠٥ > بوردو ١٩٢٥) ٠
- ٢ الملاحظة والتجرب في علوم الطبيعة (بكالوريا رباضيات كلومون ١٩١٢ ...ابقة المعهد الزراعي بباريز ١٩١١).
- ٣ كيف يمكن الحصول على اليقين في الملاحظات العلمية (بكالوريا، رياضيات،
   مونياليه ١٩٢٥).
  - ٤ ماهي الحادثة الطبيعية ( بكالوريا ، رياضيات ، ليل ١٩٢٦ ) .
  - أثر العقل في تحديد الحادث العلمي (بكالوريا ، رياضيات ، أكس ١٩٢٦) .
- ٦- أوضح قول ( بوانكاره ) الآتي : « لاببدع العالم في الحادث العلمي إلا اللغة التي بمهر بهاعنه » ( بكالوريا ، رياضيات ، بزانسون ١٩٢٦ ) .
- ٧ اشرح قول (كاود برنار) الآتي: «الحادث بوحي بالفكرة ، والفكرة تقود التجربة ، والتجربة كالمحتربة عقيد الفكرة » (البكالوريا اللبنانية تشرين الاول ١٩٣١ ، البكالوربا السوربة ٤-زيران١٩٣٠) .
  - ٨- أثر الملاحظة في العلم ( البكالوريا الفرنسية ؟ بيروت ١٩٢٨ )٠
- ٩ الحادث العلمي هو الحادث الحام المعبر عنه بلغة موافقة ( البكالوريا السورية ١٩٣١)
   ١٠ ماهو أثر الحدس الحسي في العلوم التجرببية ( البكالوربا السوربة ، فلسفة ، حزيران ١٩٣١)
- ١١ بين قيمة رأي ( هنري بوانكاره ) الآتي : « التجربة هي المنبع الوحيد للحقيقة هي وحدها تستطيع أن نعامنا شيئًا جديدًا ، هي وحدها تستطيع أن توصلنا إلى اليةين » •
   ( البكالوربا السوربة ، رباضيات ٤ حزيران ١٩٣٩) •
- ١٢ مارأ بك في كلة ( ماجندي ) الآنية : « يجب اجراء التجارب ، ويجب لأجل ذلك استمال الميون والآذان ؛ أما الفكر فهو غير ضروري» ( البكالوربا السوربة ، رباضيات، تشرين ١٩٣٢) •

## Cagoor

# الفصل الخامس

# كشف القوانين ونحقيقها

إذا انتهى العالم من مرحلة الملاحظة 6 دخل في مرحلة جددبدة من مواحل الطويقة التجريبية ، وهي مرحلة الفرضية 6 لايكتني بملاحظة الأشياء ، بل يريد ان بوضعها وبعللها وبكشف عن قوانينها ، ولولا هذه القوانين العلمية لبقيت الحوادث مكدسة بعضها فوق بعض ، ولما اتسقت في سلك الحقائق المهقولة ،

قال ( هنري بوانكاره ) :

« يؤلف العام من الحوادث ، كما يصنع البيت من الحجارة ، وكما ان كومة الحجارة ليست بيتاً ، فَكَذَلْكُ اجْبَاعُ الحوادث بدون ترتيب ليس علماً ، فنحن مفتقرون إذن إلى العلم المرتب أو المنظم ، والحوادث وحدها لاتكنينا »(١)

فغاية البحث العلمي هي إذن الوصول إلى تفسير حقيقي للعالم وما يحدث فيه من الحوادث ولكن ذلك لابتحقق على الوجه الاكمل إلا بالانتقال من الفرضية إلى القانون.

ولا يضاح هذا الانتقال نقسم البحث إلى قسمين :

الطبيعة عن قوانين الطبيعة -

٢- كيف يبرهن علَى هذه القوانين وببررها •

#### ١- كَنْفُ القوانين

يبدأ الباحث في العلوم التجريبية بملاحظة الحوادث ، ثم يحاول بطبعه وضع تفسير لها . ولما كانت العلاقات السببية لاتدرك بالحس كما ندرك الأشياء نفسها ، كان العالم مضطراً إلى فرض هذه العلاقات معلومة ، فيضع رأياً ، أو بتصور فكرة على سببل الحزر والنخمين لتوضيع علل الأشياء ، وهذه الفكرة التي يخاطر بها ننقدم التجربة ، قال (غوبلو): « من مزايا الاستدلال الاستقرائي اشتماله على تحسكم في الأس ، فهو قفزة سيف المجهول » وهذه المحمول المحمول الاستقرائي اشتماله على تحسكم في الأس ، فهو قفزة سيف المجهول » (Goblot, Traité de Logique 295)

#### آ – ضرورة الفرضية

والفرضية ضرورية للباحث العلمي لا أن العقل لا بدرك قوانين الحوادث مباشرة ، بل يضع لها تفسيراً موقتاً (١) ، ثم يختبر هذا التفسير الموقت بنطبيقه على الحوادث المشاهدة ، فالفرض بهذا المعنى هو إذن خطوة اولى يخطوها العالم نحو القانون العلمي ،

والمسائل العلمية على نوعين: فهنها مالا يحدمل الوصول فيه إلى حلنهائي الكريرة تجربده وسعة شموله ، ومنها ما يكن الوصول فيه إلى فانون علمي دقيق ، فيكون الفرض في كلا الحالين خطوة تمهيدية للنظرية العلمية أو القانون العلمي ، فان أبدته الحوادث المشاهدة انقلب إلى فانون نهائي ، وان كذبته افترض العالم تفسيراً آخر ، وقد يسترشد العالم بالفرضيات الخاطئة في وضع فرضية جديدة قوبية منها ، وذلك كافتراض حركة الكواكب دائرية ، فهو على خطئه قد مهد السبيل إلى معوفة قوانين حركة الافلاك وحصر انتباه العلما، في اتجاه خاص ، فذهبوا إلى ان مدارات الكواكب ليست من الخطوط المستقيمة ، بل من فوع الدوائر وهذا خطوة اولى في طويق التفسير النهائي لحركة الافلاك .

فلا غنى للعالم إذن عن الفرضية ، لانها نفسير موقت ينقلب بعد التجربب إلى نفسير نهائي ولا عبرة لاعتراض بهض العلماء على الفرضية وانكارهم علمها القرن السابع عشر ، وزعموا ان قبلهم بلزوم الاعراض عنها ، وتبعه في ذلك بهض علما القرن السابع عشر ، وزعموا ان (نيوتون) نفسه أنكر ضرورة الفرضية لقوله رداً على الذين خالفوه في نظرية الجاذبية العامة: «انا لااضع الفرضيات (Hypothèses non fingo» والكن كاة (نبولون) هذه قد حملت على غير حقيقتها ، واربد ، نها غير مااراده (نيوتون) ، فقد كان هذا الرياضي الفيلسوف يفرق بين الفرضيات العلمية وفرضيات علم ما بعد الطبيعة ، ويقول : انا لااضع الفرضيات إشارة إلى هذه الفرضيات العلمية المؤيدة بالتجربة والمشاهدة ،

#### ١٠ - فرضيات علم ما عدالعابياة

ان العقل مبال بطبعه إلى وضع الفرضيات لنفسير ما يلاحظه من الاشياء التي نقع حوله ، مثال ذلك : بنأخر وصول القطار عن موعده فنقول ربما كان السبب حدوث أمر للسائق ،

أو خروج القطار عن الخط ، أو إط عركته تحت تأثير النلوج المتراكمة ، وتتعطل حركة آلة من الآلات فنذهب في سبب وقوف حركتها مذاهب مختلفة .

ولكن الفرضيات التي وضعها المقل البشري في أول الأمر كانت بهيدة عن التجربة ، فأراد أن بمرف حقيقة الحوادث وأسبابها القصوى من فاعلة وغائبة ، فوقع في مهاوي الزلل ، مثال ذلك : ان القدما، زعموا ان العلة القرببة لحركة الافلاك نفس ، وان حركات الافلاك مشديرة على سبيل التسبيح لأمر الله تعالى (۱) حتى لقد قال ( ابن سبنا ) الافلاك ملائكة (۲) مستديرة على سبيل التسبيح لأمر الله تعالى (۱) حتى لقد قال ( ابن سبنا ) الافلاك ملائكة (۲) وقال ( ميلتون ) ان في كل كوكب ملكا يجركه ( Angelus director ) أو مالموادث المشاهدة لان الاسباب التي تعتمد عليها ليست داخلة في محيط النجربة ، فاذا قلنا ان علم المحوادث المشاهدة لان الاسباب التي تعتمد عليها ليست داخلة في محيط النجربة ، فاذا قلنا ان عمرك الكوكب السيار ملك فسرنا كل اختلاف في حركة الكوكب بتحكات هذا الملك ومشيئته ، واهملنا ملاحظة الظواهي الطبيعية ، وبيان علاقاتها بعضها ببعض و فنيوتون )قد أنكر هذه الفرضيات لما فيها من الوم ، وجعل للفرضية معني خاصاً فقال هي كل ما لا يمكن استخراجه من الحوادث ، أو هي قضية لاعلاقة لها بالتجربة ، ولكنها فرضت كذلك من غير برهان ، وهذا المهني مختلف عن معني الفرضية العلمية الذي نقول بضرورته ويسلم به عيم العلماء .

## الفرضيات النجربيية

اما الفوضيات التجرببية فهي آراه وضعية نتصورها على سبيل الحزر والتخمين لتفسير على الأشياء وقد نتحول هذه الفرضيات إلى نظريات علمية يمكن اثبات صحتها أوفسادها وقد تبقى على حالتها الظنبية و فنيوتون) مثلاً قال بوجود الجاذبية العامة و ففرضان الاجسام تنجاذب طرداً بحسب كتلها وهمكساً بحسب مربع مسافاتها وثم عزز فرضيته هده بالحقائق المشاهدة والنتائج الصحيحة المترتبة عليها و ولهذه الفرضيات الوضعية ، زايا مختلفة و فهي تخضع المحوادث المشاهدة و وتفسر عللها و وفوقظ الفكر وتوحي إليه بملاحظات وتجارب جديدة والحوادث المشاهدة وتفسر عللها و وفوقظ الفكر وتوحي إليه بملاحظات وتجارب جديدة

<sup>(</sup>١) ابن سينا كا النجاة ص ٢٧٢ ، وتسع رسائل في الحسكمة والطبيعيات ص ٥٠٠٠

<sup>(</sup>٣) ابن سينا ، تسع رسائل في الحسكمة والطبيميات ص١٢٨ •

حتى لقد قال ( دوكاو Duclaux ) « ان الفكرة النجر ببية تذهب من العقل إلى أطواف الانامل » والفرق بينها وبين الفكرة (المتافيز بقية )عظيم ، فهي لانتفق مع الحوادث إلا إذا كانت دقيقة ، اما الفكرة (المتافيز بقية) فقد بكون اتفاقها مع الحوادث راجماً إلى عدم المتدقيق فيها ، فليس في قول ( كيوتون ) إذن ما ببطل ضرورة الفرضية التجر ببية ، بل فيه اشارة واضحة إلى حاجة العلم إليها ، وضرورة استغنائه عن فرضيات ما بعد الطبيعة ،

فالفرضية تقود بد المجرب ، وتطلعه على التحولات التي يجب تطبيقها على شروط النظواهم الطبيعية للوصول إلى التعليل المبحوث عنه ، ولولاها لسار المجرب على غير هدى ، فالفكرة هي أساس الابتكار التجربي ، لا نها تمين التجربة .

## ب - تكون الفرضية

قلنا ان الحادث يوحي بالفكرة ، والفكرة تقود بد المجرب ، والتجربة تِجِنبر الفكرة ، فهل تتولد الفرضيات يستخرج من مسلاحظة الحوادث فقط ? ان بعض الفرضيات يستخرج من مسلاحظة الحوادث ، وبعضها من الفرضيات السابقة .

#### ١ – فدتنواد الفرمنية من الملاحظة

تتولد الفرضية من ملاحظة الظواهر الطبيعية ، فلو لم يلاحظ (كبلر) حوكة بعض الحواكب السيارة لما افنر ض ان مداراتها بيضاوبة الشكل ، وسواء اكانت الملاحظة تجربيبة أم علمية فهي توحي إلينا بفكرة نفسر بها مانشاهده من الحوادث ، وقد تملي علينا الملاحظات المعلمية مايجب ان نفترضه ، فتسجل الآلات امام اعيننا آثار الحوادث ، وترسم لنا خطوطها البيانية ، ونجد القانون مكتوباً فيها ، فنقرأه بدون عناء ، ولكن قراءة القانون المرسوم عكى هدف الأوراق تجتاج إلى خصوبة في المقل وصدق في الحدس ، وقوة في التأوبل ، وربما احتاجت أيضاً إلى قدم راسخة في العلوم الرياضية ، فالفكرة لاتخرج من الحوادث ، بل احتاجت أيضاً إلى قدم راسخة في العلوم الرياضية ، فالفكرة لاتخرج من الحوادث ، بل الحوادث نفسها ،

على ان هناك نوعاً من الفرضيات يصل إليهالغالم بطريق المصادفة والاتفاق( Haeard ) ، فقد يلاحظ العالم بعض الحوادث الطبيعية من غير فكرة سابقة ، فتوحي إليه ملاخظاته هذه بامور غير منتظرة كما تمذلك

( لغاليله ) في ملاحظة حركة المصباح ، و ( لغالغاني ) في ملاحظة الضغادع ، و ( كمكلود يرنار ) في ملاحظة الارانب و (لمالوس) في كشف استقطاب النور .

## ٢- وقد تستخرج من الفرمنبات السابقة

وكثير من الفروض العلمية الهامة قد وصل إليها العلماء باستنتاجها من فوضيات سابقة معلومة 6 حتى لقد زعم ( دبكارت ) انه يمكن استنتاج جميع قوانين الطبيعة من بعض المبادئ التنظرية ، وهذا الرأي ، على مافيه من مبالغة ، لا يخلو من كل فكرة صادقة ، فقد استخرج العلماء بعض قوانينهم من المبادئ الكلية والنظريات العامة المقررة ، مثال ذلك :

لقد رد احد المعترضين على نظرية ( فرنل Fresnel ) ، بقوله : لو كانت نظرية الاهتزاز محيحة لوجب أن يكون هناك مناطق لتداخل الضوم ، فلما تحقق العلماء صحة هذا الحادث ، أصبح رد المعترضين على ( فرنل ) برهاناً جديداً على صدق نظرية الاهتزاز .

وردوا أيضاً على نظرية ( كوبرنيك ) بتولهم لو كانت هذه النظرية صحيحة لوجب أن يكون للزهرة صفحات شبيهة بصفحات التمر ، فلما ثبت لهم ذلك بالمنظار الفلكي ، أصبح هذا الحادث دليلاً جـديداً على صحة نظرية ( كوبرنيك ) .

واستنتاج الفروض العلمية بعضها من بعض بدل على أن اثر الاستدلال في كشف الفرضيات لابقل عن أثر الخيال ، وببين انا أن طربقة الكشف لاتختلف كثيراً عن طربقة المجرهان ، فالفرضيات الطبيعية قد يستنتج بعضها من بعض كما تستنتج النظريات الرباضية من المبادئ المسلم بها ، والكنها لاتصبح في النهابة صحيحة إلا إذا بررتها الوقائع وأثبتتها الحوادث المشاهدة ، فالتجربة في إذن المنبع الوحيد للحقبقة العلمبة ، هي وحدها تستطيعان توصلنا إلى اليقين ،

وكما ارتقى الامر بالمعلوم الطبيعية ، سهل استنتاج الفروض العلمية الجديدة من الحقائق المسلم بها ، وفي علم المغناطيسية الكهربائية أمثلة كثيرة تؤبد ذلك .

#### ٣- وقد شولد من النجرية

لقد بين ( جاك بيكار ) في كتابه: منطق الاختراع في العلوم () أن للتجرب أثراً عظياً في توايد الفرضيات ، فقال أن طرق التجرب لاقصلح لاثبات الفرضيات ، فقال أن طرق التجرب لاقصلح لاثبات الفرضيات ، فقال أن عن فرضيات جديدة ، وهذا القول حق ، إلا أننا نضيف إليه مابلي :

Jacques Picard, Logique de l'invention dans les sciences. (1)

قد بؤدي النجربب الحقيقي المصحوب بفكرة موجهة ، صحيحة أو فاسدة ، إلى كشف حوادث جديدة ، ويحمل العالم على ايجاد تفسير لها ، وقدبؤدي إلى تبديل الفكرة الموجهة له ، وبوحى إلى العالم فرضية جديدة .

و إذا كان التحريب من نوع تجارب المشاهدة التي تكلمنا عنها سابقًا ، كان حكمه كحكم الملاحظة ، لأنه بوصل إلى فرضيات جديدة ، مثال ذلك :

توصل (كلود برنار) إلى معرفة خواص (الكورار) وتأثيره في الاجسام العضوية بتجارب المشاهدة \_\_\_\_\_ هذه ، فقد كان العلماء يعرفون قبله أن (الكورار)سم قاتل ولكنهم كانوا يجهلون تاثيره في الجهم مخفحض به بعض الحيوانات ثحت الجلد ثم درس خواص نسجها بعد الموت فتبين له ان (الكورار) يقتل الحيوان بغلج أعصابه المحركة •

## ٤ - أثر الحدس والنأمل

ينتج من كل ماتقدم أن أثر العوامل الداخلية في توليد الفرضية أعظم من أثر العوامل الخارجية وقد قلنا ان المقدرة على وضع الفرضيات الصحيحة ترجع إلى قوة إدراك المعالم وصدق حدسه وصفاء تأمله و نعم ان (كبلر) لو لم يلاحظ حركة الكواكب السيارة لما تصور فرضياته عولكنه لو اقتصر على تسجيل ملاحظاته فقط علما ابدع قوانينه المعروفة عفه إذن قد أضاف إلى ملاحظانه شيئاً من عقله واستفاد في وضع فرضياته من سعة اطلاعه والمامه بالعلم الذي ببحث فيه ع فجمع بين القديم والجدبد ع حتى لقد قال (لوروا) ان الكشف العلمي يرجع إلى المقل لا إلى الحوادث وقال آخرون: لاقيمة للحادث إلا بالفكرة والعلم العلمي يرجع إلى المقل لا إلى الحوادث وقال آخرون: لاقيمة للحادث إلا بالفكرة

آ – قال (كلود برنار): «لابوجد قاعدة لتوليد فكرة صحيحة في ذهن العالم عَلَى أثر ملاحظة من الملاحظات ، ولكن الفكرة إذا تولدت المكننا ان نخضعها لقواعد دقيقة لا يستطيع أي مجرب ان يبتعد عنها ، فظهورها هو إذن عفوي ، وطبيعتها فردية ، وهي شعور خاص ، لابل خاصة ذاتية تابعة لابتكار العالم وقوة اختراعه وعبقربته (١)» .

فللحدس الكشني أو « للشعور » أثر عظيم في توليد الفرضية ، فكأنه وحي مفاجي ، وأو شعور خاص ، أو وميض برق ، أو نوع من المشاهدة التي تنبلج فيها الامور انبلاجًا ، على سبيل الحزر كما تم ذلك ( لارخميدس ) الذي خرج من الحمام صارخًا ومحرمًا أو كما اتفق لهماوي ( Hany ) الذي اعلن انه وجد كل شي .

Cl. Bernard, Ouv. cité, I. ch. II, §11 (1)

ب - وللتأمل في كشف الفرضيات أثر لايقل عن الحدس ، وكثيراً ماصمرح العلماء بذلك حتى قال (هنري بوانكاره) : ان هدذا الوحي المفاجئ لا بومض إلا إذا تقدمه تأمل طوبل .

فلم بعنمد (كبلر) على فرضيته الاخيرة إلا بعد أن جرب قبلها تسم عشرة فوضية ولم يكشف (نيوتون) قانون الجاذبية العاءة إلا بعد أن تأمله زماناً طويلاً، فقد حكى عنه انه كان جالساً تحت شجرة بتأمل، فسقطت تفاحة أمامه فأوحى إليه سقوطها بقانون الجاذبية العامة ولكن هذا الوميض السريع لم بكن عفوياً، بل كان نتيجة للبحث الطويل والتأمل العميق



نيوتون Newton (۱۹۲۲)

هو أبو الفلسفه الطبيعية ومكتشف اسرار الجاذبية العامة ، كان كرياً جواداً كثيرالعمل ، وها أكل حياته وكان قليل الكلام بشوشاً مسالماً تفياً • لم يسد احد سؤدده في عالم المعارف، ولم تكاشف الطبيعة احداً باسرارها كما كاشفته ، قال ( فولتير ) لم يكن لنيوتون اكثر من عشرين تابعاً يوم موته ، مم ان كتابه كان له ارجون سنة في العالم • وقال هو عن نفسه لقد استجدتني الفلسفة فاذا تخلصت من الجدال فاني لاتركها إلى الابد إلا ما أجد فيه لذة لنفسي أو مايشتهر بعدي •

فقد سئل (نبوتون) مرة عن كبنية بجثه فقال: إني أفكر في الشيء دائمًا، وأثبت فكري

في موضوع واصبر فتشرق علي الأشمة شبئًا فشبئًا ، ثم ننقلب بعد ذلك إلى نور ساطع (١) ، في موضوع واصبر فتشرق علي الأشمة شبئًا فشبئًا ، ثم ننقلب بعد ذلك إلى نور ساطع (١) فيه نكان إذا اعمل النظر في أمر استقل فكره به عن سائر الامور وغاص في بحار التأمل فيه غافلا عما سواه (٢) ، وهذا بدل على ان الاجتهاد والثبات في العزم ، والصبر والتأمل ومتابعة المبحث أنفع من الخيال وسرعة الحدس ،

#### ج - شروط الفرضية العلمية

لاتكون الذر ضبة علمية بالمعنى الصحيح إلا إذا توفرت فيها الشروط الآتية:

١ - يجب ان ثرتكز الفرضية العلمية على الحوادث المشاهدة ، فان قيل هي قفز في المجهول قلنا : لابد للقافز في المجهول من نقطة ابتدائية يرتكز عليها في قفزه ، وهذه النقطة الابتدائية هي الحوادث المشاهدة .

٢- يجب ان لاتشتمل الفرضية العلمية على شيء من الننافض ، (فغاليله) طبق هـذه القاعدة على امتحان فرضيته الاولى فلما وجدها متنافضة استبدل بها غيرها (ص ١٩٣) ، فهنداك إذن تجرب فهني بتقدم التحريب الحقيقي ، وهو يكني في بعض الأحيان لابطال الفرضيات المتناقضة .

ولا تكون الفرضية علمية بالمنى الصحيح إلا إذا كانت غير متمارضة مع الحقائق العلمية المسلم بصحنها ، أي يجب أن تكون متفقة مع المبادى والمقلية والقوانين الطبيعية المعترف بها في الخطأ مثلاً أن زفترض ان السبب في حدوث الزلز ال هو انتقال الأرض من أحد قرني الثور الذى يحملها إلى الآخر ، ولكن تطبيق هذه القاعدة يجتاج إلى فطانة وحكمة ، فقد تكون الحقائق العلمية المسلم بها سابقا غير صحيحة ، او قد تكون محناجة إلى شي من التبديل والاصلاح ، فيجب في هذه الحالة الأخذ بالحقائق الجديدة والاعراض عن الحقائق القديمة ، فهذا أضف إلى ذلك انه يصعب على العلماء ان بقلعوا عن آرائهم السابقة ونظرياتهم القديمة ، فهذا ( غيوتون ) لم بكشف أمراً جديداً إلا فام من ند د به أو نسبه إلى الجهل ، ولا صنف تصنيفاً إلا اغيرضه العلماء من كل في بالطمن والمتخطئة تمسكا ً بآرائهم الفاسدة ، ولم يكن ( غاليله )

G. Laurent, Grands Ecrivains scientifiques 84 (1)

<sup>· (</sup>٤) اعلام المتطف الفسم الإول 6 ص - ٣٠٠

و ( الامارك ) و ( داروین ) و ( باستور ) و ( آ بنشناین ) أسعد حظاً من ( نیوتون ) سف ذالت و الفت اضنتهم مجادلات أهل زمانهم و و أتعبتهم مناظراتهم ومشاحناتهم تارة باسم المنطق واخرى باسم المنفعة •

٣ - يجب ان أكون الفرضية العلمية قابلة للتحقيق التجربي ، أي يجب ان بكون البرهان على صحنها أو فسادها بمكنا بالتجربة ، قال ( «نري بوانكاره ) : يجب أن تخضع الفرضية للتجربة عاجلاً ، فان نجحت انقلبت إلى قانون علمي ، وإن لم تنجح وجب هجرها بدون أسف ، وهذا الشهر طهام جداً ، لأنه يضع حداً للأوهام والظنون التي لا يمكن اثباتها بدليل تجربني ، كا لو قال قائل ان في كل كو كب سيار ، لمكا يجركه ، او ان السبب في سقوط الاجسام هو جذب أرواح خفيفة لها ،

وإذا كان تحقيق الفرضية مباشرة غير بمكن ، استنتجالعالم منها فوضية أخرى ، ثم اختير هذه الفوضية الاخيرة بالتجربة أو الملاحظة ، مثال ذلك : ان (غاليله) عجز عن تحقيق قانون السرعة مباشرة بواسطة الأجهزة التي كانت في متناول بده فاستنتج منه قانون المسافات الذي استطاع أن يختبر صحته بتجربة السطح المائل .

وبنبغي لنا ان نفرق هذا بين الفرض العلمي والمخموم ( Conjecture ) المحضفالفوض العلمي يحتاج إلى التحقيق ٤ أما التخدين الحض فهو كالظن اعتقاد راجع مع احتال النقبض فلا يشترط فيه التحقيق المباشر أو غير المباشر ، والفرض العلمي يختلف أيضاً عن المكابرة فلا يشترط فيه التحقيق المباشر أو غير المباشر ، والفرض العلمي يختلف أيضاً عن المكابرة في المتحائل العالمية لا لاظهار الصواب ، بل لالزام الخصم ومدافعة الحق ، قال ( كلود برفال ): «يجب تبديل النظربة التطبيقها على النظربة » ، وقال أيضاً ثالمتشكك هو العالم الحقيق ، لا أنه يشك أولا في نفسه واحكامه ، فيكا فج نفسه بنفسه ويربد أن بنقد آراء ، ولا يعان ما كشفه إلا بعد مجادلة نفسه ومنازعتها ، فلا بغوز في هفا الكفاح الا الفكر الصحيحة أي الفكر التي تصمد في وجه كل انتقاد وتقاوم كل تهديم وجرح ، ولا ببق إلا الآرا ، الثابثة المبنية على الملاحظة والتجربة ، وغابة الفرضية أن تكون وجرح ، ولا ببق إلا الآرا ، الثابثة المبنية على الملاحظة والتجربة ، وغابة الفرضية أن تكون تعليلاً موقناً ، لاتعليلاً نهائياً ، فاذا تمسك العالم بالفرضيات الخاطئة و كابر بالحسوس ، وقع في مهاوي الزلل ، وقد قبل ان العام لا يروم وضع الفرضيات فحسب ، بل يربد اقصاء الغاسد مهاوي الزلل ، وقد قبل ان العام لا يروم وضع الفرضيات فحسب ، بل يربد اقصاء الغاسد

وأخذ الصالح منها ٤ لذلك كان حسن التصرف في الفرضيات والتدبر في استعالها من أعوص الامور ، وهو يذكرنا بشرائط الملاحظة الصحيحة ، واسباب الوقوع في الخطأ التي تكلمناعنها في الفصل السابق ، فاذا كانت الفرضية تعليلاً موقناً كان من الخير لنا إذا لم نتجح فيها ان نهجرها إلى غيرها ، وان نضع فرضية ثانية او ثالثة حتى نصل إلى تفسير صحيح تبرره الحوادث المشاهدة .

٤ - يجب ان تكون الفرضية عامة شاملة لجميع الحوادث المشاهدة ، فان فسرت بعضها ولم تفسر بعضها الآخر وجب تصحيحها أو وضع فرضية ثانية غيرها ، حتى لقد قال (لابلاس) يمكننا ان نزبد في احتال نظربة من النظريات بانقاص عدد الفرضيات التي تستند إليها أو جريادة عدد الحوادث التي توضحها ، مثال ذلك ان نظربة (كوبرنيك) افترضت للأرض ثلاث حركات مختلفة : حركتها حول الشمس ، وحركتها حول نفسها ، وحركة قطبيها حول قطبي دائرة الحسوف ، اما نظربة (نبولون) فقدار جعت هذه الحركات المختلفة إلى حركة واحدة وفسرت عدداً كبيراً من الحوادث المشاهدة ، وكما كانت الفرضية العلمية السطكان الاخذ بها أولى ، لأن الطبيعة كما قال (ابن خلدون) لا تترك افرب الطرق في افعالها و تر تكب الأبعد والأعوص (۱۱) .

## ٢ – تحقيق الفوانين

قلنا ان الفرضية هي تفسير موقت يرقى اليها العالم بالاستقراء العفوي ، ثم يحاول تحقيقها
 بالاختقراء المنظم ، فاذا استطاع ان يحققها انقلبت الى قانون علمي .

ولكن كيف بنقلب الاستقراء العفوي الى استقراء منظم، وماهي الطرق السي وضعها الفلاسفة لاختبار صحة الفرضيات العلمية ، اي ماهي الطرق العملية المباشرة التي يمكننا استخدامها في تحقيق الفرضية والبرهان على القانون .

لقد حاول بعض الفلاسفة وضع طرق عملية لتحقيق الفرضيات العلميةواهمها الطرق التى

١) ابن خلدون ، منتخبات جميل صليبا وكامل عياد ، ص٦٠

اخذها ( استورات ميل ) عن ( بيكون ) ( ) و ( هرشل ) وفصل القول فيها وتسمى طرق الاستقراء ، أو قواعد الاستقراء ، وهي :

- ١ طرينة الاتفاق ، او طرينة النلازم في الوقوع ·
- ٢ طريقة الاختلاف ٢ اوطرية: التلازم في النخلف ٢
- ٣ طريقة المجمع بين الاتفاق والاختلاف الوطريقة التلازم فى الاتفاق
   والاختلاف ·
  - ٤- طريقة البواقي ٠
  - طريقة النفيرالنسبي 'اوطرينتر النهوزم في النفير ·

وتستخدم هذه الطرائق في تحقيق الفرضيات الموضوعة لتعليل العلائق الظاهرة التي يكن ملاحظتها واخضاعها للتجربة ، اما الفرضيات الموضوعة لتعليل أم لاسبيل إلى مشاهدته أو احداثه بالتجربة ، فيستخدم العلماء في البرهان عليها طربقة غير مباشرة وهي طربقة الاستنتاج فيستخرجون من الفرضية نتائج ، وببحثون عن الحوادث التي تؤيد هذه النتائج ، فان عـ تروا عليها اثبتوا صحة الفرضية في عدلوا عنها إلى فرضية أخرى ( راجع ص٢٢٣ - التحقيق غير المباشر) بهذه الطربقة بعلل علماء الاجتاع الاسباب التي دعت إلى النطور الاجتاعي أو الفكري في المبئآت الاجتاعية المختلفة ، وبنفس هذه الطربقة توصل العلماء إلى معرفة حركة الافلاك وحركة الارض وحركة الدوالجزر وغير ذلك ،

ولنذكر الآن طرق الاستقراء التي شرحها ( استورات ميل ) في شيء من التفصيل •

<sup>(</sup>١) كان (بيكون) ينصح العلما، باتباع قواعد كان بسميها ألواحاً أوجداول كافالقاعدة الأولى تشتمل على جداول الحضور ( Tables de présence ) ، وهي جداول الحوادث المشتملة على الحاصة المبحوث عنها. والقاعدة الثانية نشتمل على جداول الغياب ( Tables d'absence ) ، وهي جداول الحوادث التي لاتشتمل على الحاصة المبحوث عنها كا والقاعدة الثالثة تشتمل على جداول الدرجات ( Tables de degrés ) ، وهي حداول الحوادث التي تزيد فيها تلك الحاصة أو تنقص كا وهذه الجداول هي أشبه شدي، بالسجلات الجامعة المحوادث المتشابة وهي تصاح لكشف الفرضيات لاللبرهان عليها .





( سنورات ميل Stuart Mill ) ١٨٠٦ ( مستورات ميل

اتبع (جيمس ميل) في تربية ولده (استورات ميل) طريقة شديدة ، حتى جله آلة مفكرة • فلمه اليونانية بنفسه وهو لم يتجاوز الثالثة من سنه ، ثم علمه العلوم الاخرى ، واقرأه سبر الرجال العظام، وكتباً اخرى كثيرة ككتاب (دون كيشوت) و (الف ليلة وليلة) وغيرها • فنشأ محباً لقومه ، مخلصاً لاصدفائه ، فلما نقد من (سبنسر) المال ولم يعد في مقدوره ، واصلة العمل ارسل إليه (استورات ميل) كتاباً يتعهد فيه الناشر بدفع كل ماقد يتعرض له من الحسارة • وكان على اتصال باصحاب (سن سيمون) في فرنسة و (باوغوست كونت) ورجال ثورة ١٩٨٨ في بالمسائل الاجتماعية حتى كتب مبادى الاقتصاد السياسي ، وانتخب عضواً في البرلمان ودافع عن الحركة النسائية وكان على تجريبيته ووضعيته متعمباً لائتافة المدرسية •

# أ - طربنة الانفاق اوطرينة النلازم في الوقوع

العلة والمعلول متلازمان في الوقوع فاذا وجدت العلمة وجد المعلول •

مثال ذلك : نريد أن نعرف سبب حدوث الندى > فامعرفة علته ندرس الحالاث التي تقع فيها تلك الظاهرة وتحلل ظروف كل حالة على حدة > فن هذه الحالات الرشيح الذي يبقى على الحجر البارد بعد النفخ فيه > والنفيح الذي يتحلب من الابريق البارد في أيام الحرى والحضل الذي يملاً داخل زجاج النوافذ في أيام الشتاء والماء الذي يتحلب من الجدران إذا جاء بعد الصقيع الطويل حر راطب • ان هذه الحالات المختلفة تتنق في أمر واحد > وهو هبوط حرارة الجسم المبئل بالنسبة إلى طبقة الهواء المحيطة به > فن الرجيح إذن أن يكون هذا الاثمر المسترك الذي اتفت فيه جميع الحالات علة حدوث الدى • وهذا صحيح لان الجسم الذي يقع عليه العلل أبرد من الهواء > فاختلاف الحرارة بين الجسم والهواء هو إذن علة حدوث الظاهرة المذكورة •

القاعرة • - إذا انفقت حالتان أو أكثر في أسر واحد ، كان هذا الأس المشترك علة حدوث الظاهرة •

ليكن (ب) هو الظاهرة المفروضة لا فاذا كان مسبوقاً تارة بالشروط ( آ ، ح ، 2 ، 0 ) واخرى بالشروط ( آ ، ه ، و ، ل ) كان من السهل ان نسئنتج ان ( آ ) هو علة (ب) ، لأ نه مشترك بين الحالتين المتقدمتين ، ولا يمكن أن يكون ( ح ) علة له (ب) لانه موجود في الحالة الثانية ، وكذلك لا يمكن أن يكون ( ب ) معلولاً له ( 2 ) أو ( و ه ) أو ( و ) أو ( ل ) ، لأ نه غير ملازم لها في الوقوع .

الحالة الاولى:  $\tilde{1} = 2 \cdot 2 \cdot 0 \longrightarrow (-)$ 

الحالة الثانية: آءه، و عل علم ( س

ولبست المبرة بكثرة الامثلة أو الحالات الني تقع فيها الظاهرة، بل المبرة باختلافها وتنوعها •

استخرام هذه الطرية: ٠- ان استخدام هذه الطربقة عام جداً ، وهي ننطبق عَلَى النجرب كما ننطبق عَلَى الملاحظة ٠

وظيفة هذه الطريقة وقم منها واحدة فقط ويختلفا في جميع العفات الاخرى وقد من المستحيل ان بتفق مثالان في صفة واحدة فقط ويختلفا في جميع العفات الاخرى وقد اعترف (استورات ميل) نفسه بنواقص هذه الطريقة وقال (ربنوفيه) فيها أنها لاتستحق ان تسمى طربقة (۱) ولانها لانكشف عن العلة إلا إذا اتفقت الحالات كلها في أمر واحد، وهذا صعب التحقيق جداً لما في حوادث الطبيعة من تعقد الشروط، واشتباك العلل والمعلولات فيستحيل على الباحث أن بكشف الشرط الذي نتفق فيه جميع الحوادث وكثيراً ماأدى استخدام هذه الطربقة إلى الوقوع في الحطأ وقال (كلود بونار):

« إذا اقتصرنا على أشتراك الطواهر في صفة من الصفات فقط، وقعنا في الخطأ وحسبنا المثيراك مثالين في أبرواحد علافة علية، مع انه ربجالا بدل إلا على مطابقة عرضية فقط وهذه المطابقات المرضية هي من العثرات الكثيرة الخطر في تطبيق الطريقة النجر ببية على العلوم المقدة » .

وفي الحق ان طربةة الاتفاق لاتختلف كثيراً عن الاستقراء العامي أو العفوي الذي بوقعنا في اخطاء يسميها المناطقة سفسطة التنابع ، كالحكم بان أحد الامرين هو علة الآخر لجدوثها معا أو لنتابعها ، مثال ذلك قد بقع لسيارة احد الناس حادث عدة مرات ، فاذا كان يصحبه في كل مرة من هذه المرات صدبق له ، اسلنتج ان وجود ذلك الصدبق علة ذلك الحادث .

وبما بؤخذ على هذه الطريقة أيضاً أنها تحكم بان احد الأمرين علة للآخر لنلاز ها في الوقوع ، مع ان كلاً منها قد بكون معلولاً لعلة أخرى مجهولة ، وفي علم الحياة وعلم النفس وعلم الاجتماع أمثلة كثيرة تدل على ذلك .

فلتلافي هذه النواقص يجب على العالم ان يجمع اكبر عدد مكن من الأ.ثملة المختلفة وان بقايس بينها ٤ وان يغير كما قال ( بهكون ) شرائط التجربة ، ويحذف الامور المختلفة للكشف عن العلة الحقيقية الثابئة .



ا غالبه Galilée عالم ۱۹۲۳ ( عالم الم

فيلسوف ايطالي من اكبر الفلاسفة الرياضيين ، تعلق من صغره بعمل الآلات فسكان لايرى آلة إلا حاول اصطناع اخرى مثلها على غاية من الاتقان والدقة ، وإذا اعوزته الادوات بعملها اخترع ادوات من عنده ، ولا ينفك عنها حتى يتسمها أراد أبوه أن يعلمه الطبوالفلسفة فلها رأى بجلا بصيرته ان جلاعتها في فلسفة زمانه على الاتباع ، لاعلى الفكرة والتجربة ، نفر منها وازدرى تناليمها في كثير من مباحثه ، وجاهر بمقاومة أنصارها حتى صاروا يلقبونه بالمعاند ، وقد ذاع بعد ذلك صبته لما كان من عامه وكشفه حتى قاومه الحاسدون ، وقصته معهم مشهورة ، كان معتدل القامة ، الطبف الا-لاق ، حاد الطبع قليلاً ، كظر بف الماشرة ، كرياً مضيافاً ، محباً للحق ، مبغضاً للباطل ،

لقد جرب (غالبله) مثلاً سقوط الاجسام في بوج (بيزة) ، فاسقط أجساماً متنوعة كالرصاص والعاج والشمع ، وكرر (نيوتون) تجربة النواس في نواس من الذهب والفضة والرصاص والزجاج والخشب والرمل .

و.ها بكن من أس فان طريقة الانفاق لاتوصل إلى يقين تام ، لانها طريقة بجث واستقصاء ، فهي توحي بالفكرة ، ونوجه العقل إلى الفرضية الني يجب وضعها النفسير الحوادث إلا انها لانكني للبرمان عليها .

# ب – طريقة الاختلاف او طربةة التلازم في النخلف

وهي عكس طريقة الاتفاق تماماً ، وقاعدتها ان العلمة إذا غابت غاب المعلول معها .

مثال ذلك : لنملاً قارورتين متشابهتين تماماً بكميتين متساويتين من مرق اللحم ولنضمها مماً في فرق واحد ، ولنسخن هذا الفرق حتى تبلغ حرارته درجة نزيد على المائة ، ثم لنحكم سد احداهما ولنترك الثانية منتوحة ، فني هذه الشروط نجد ان المرق المعرض للهواء يختمر أي يمتليء من الذرات الحية ، أما مرق القارورة الاولى فيبقى نقياً صافياً ،

فالقارورتان في مثالنا هذا متشابهتان كل الذنابه ولا تختلف احداهما عن الاخرى إلا بملامسة الهواء، فاختمار المرق يرجع إذن إلى الذرات الحية التي كانت جراثيمها في الهواء ، ولا يتولد منها شيء في المرق إذا عقم وماتت جراثيمه كاما .

فللبحث عن العلة في طربقة الاختلاف ندرس إذن حالئين نقع الظاهرة في احداهما ولا تقع في الاخرى ، ثم نحلل جمبع ظروفها ، فاذا وجدنا انها منفقتان في كل شيء ومختلفةان في أمر واحد ، وكان هذا الأمر موجوداً في الحالة التي وقعت فيها الظاهرة وغير موجود في الأخرى استنتعنا من ذلك ان هذا الأمر هو علة الظاهرة المذكورة ، لنفرض ان الحالتين هما :

الحالة الاولى: آن ناء، ١٠ --- ه

الحالة الثانية: 🔾 🚤 ٥٠٤

فاذً كانت الحالة الاولى مصحوبة بـ (ه) والحالة الثانية غير مصحوبة بها وكان (آ) موجوداً في الحالة الاولى وغير موجود في الثانية ، كان (آ) هو العلة في حدوث (ه) ، ولا يمكن أن يكون احد الشروط الأخرى علة لحدوث (ه) ، لا أنه لوكان كذلك لما تخلف (ه) عنه ،

استخرام هذه الطريقة من حدوث الطريقة مألوفة ، ولكنها اقل شمولاً من طريقة الانفاق ، نهي دُستخدم في علم الفيز بولوجيا لمعرفة وظائف الأعضاء لأن خير طربقة لمحرفة وظيفة عضو من الأعضاء هي في استئصال ذلك العضو ، ودراسة الأعراض التي ننشأ عن استئصاله ، وبهذه الطربقة أيضاً بمكننا ان نسئفتج ان مولد الحرضة هو علة في الاحتراق ، لان فقدانه بمنع حدوث الاحتراق ، وانه علة في المتنفس لان غيابه يسبب الموت ، وان الهواء علة في حدوث الصوت الخ ،

وطريقة الاختلاف اكثر استخدامًا في المتجارب العلمية من طريقة الاتفاق ٤ حتى لقد سماها المناطقة طريقة اللجربة ٤ وسموا طريقة التلازم في الوقوع طريقة الملاحظة ، فأذا أردنا ان نحذف المعلول حذفنا العلة ٤ ولكن حذف العلة ليس بالأمر السهل ، فني الفيزياء عوامل طبيعية لاءكن حذفها كالثقالة والحرارة وغيرها ، كما انه لاءكن في علم الفيز بولوجيا حذف بعض الأعضاء ، لان حذفها يسبب الموت .

وظيفة هذه الطريقة وقيمتها ٠ ان طريقة الاختلاف اعظم قيمة من طريقة الاتفاق وطيفة الاتفاق البرهان على صحة الفرضية العلمية ، وهي كما قلنا عكس طريقة الاتفاق ، لابل هي ميزان لها و الجامعة ، وقال (كلود يرنار) : « إن الهرهان لها وحيد على انحادثة ما تعمل عمل العلمة في حادثة أخرى هو انتحذف الأولى فتزبل الثانية معها » والكن المناطقة قد انفقدوا طريقة الاختلاف هذه وبينوا ان الاحوال الطبيعية قلما تتفق في جبع الصفات والظروف وتختلف في صفة واحدة أو ظرف واحد ، بل الفالب انها شختلف في اكثر من أمر واحد ، فليس من الضروري أن بكون الامر المختلف فيه واحداً ، فيمكن إذن تبطبيق هذه الطريقة على الأحوال التي تختلف في اكثر من أمر واحد ، وخطرها كخطر ون تنظبيق هذه الطريقة الاحوال اللهبيعة كثيرة التعقد والاشتباك ، فقد تحذف ظاهرة من الظواهر وتظن انك لم تحذف غيرها ، في حين انك تحذف معها عدة امور ، وتكون العلة مجموعة هذه الامور لاامراً واحداً ،

وأحسن مثال يدل على ذلك اعتراض ( بوشه Pouchet ) على نظرية باستور وغيره من القائلين بعدم امكان التولد النفوي ، فقد قال هـذا العالم ان بذور الحياة لم تتولد في القارورة المسدودة ، لان التجربة لم تقتصر على حذف البذور المعلقة في الهواء فقط ، بل أدت إلى حذف الهواء نفسه ، لذلك فـكر

باستور في ادخال الهواء إلى القارورة التي مات جرائيمها بامراره من الحديد المحمي كه فاعترض (بوشه) على ذلك بقوله: ان هذا الهواء المعتم قد أضاع بعض خواصه الطبيعية كالكهربائية والمناطيسية والاوزون وغيرها ، فجرب باستور إدخال الهواء إلى القارورة بامراره في قطن البارود، فلم يتولد فيها شيء من الذرات الحية ، ثم نظر في قطن البارود الذي من فيه الهواء فوجد فيه حويصلات صغيرة ، قال انها جرائيم الذرات الحية ، فوضعا في سائل خال من الجرائيم فنمت فيه حالاً وتكاثرت ، فاستنتج من ذلك ثلاث نتائج ، الاولى ان الذرات الحية لاتمو في السائل إذا لم تكن جرائيمها فيه ، والثانية ان عدم نموها ليس من انقطاع مولد الحموضة عن السائل ، والثانية أن في الهواء جرائيم تنمو في السوائل (١).

ينتج من ذلك كله ان البرهان بطربقة الاختلاف ليس يقينيًا ، وان الوصول إلى اليقين يستلزم المقايسة بين الاحوال المتشابهة ، لأن اامبرة هنا أيضًا ليست في اختلاف الاحوال بل في نشابهها والفاقها .

# ج - الجمع بين طرينتي الاتفاق، والاختلاف 4 او طرينه التلازم في الوقوع والمتخلف

وهي طريقة تجمع بين الطرية: ين السابقتين ، وتنجنب ما فيها من النقص، وقد اشار إليها (استورات ميل) بقوله : إذا بحذنا أولاً جملة من الحالات التي نظهر فيها ظاهرة خاصة ، فوجدنا انها تختلف في كل شيء عدا شرطاً واحداً مشتركاً ، وجملة ثانية من الحالات التي تظهر فيها تلك الظاهرة ، فوجدنا انها لاتنفق في شيء عدا غياب ذلك الشرط ، فاننا نرجح أن يكون ذلك الشرط الحاضر في الجملة الاولى والغائب في الجملة النانية هو علة الظاهرة .

فغاية هذه الطربقة هي كما ترى الجمع بين طربة في الانفاق والاختلاف الأنها تبحث أولاً عن الشهرط المشترك بين حالات الجملة الاولى الم تبحث عن غيابه في حالات الجملة المثانية وتقور وجود علاقة سببية بينه وبين الظاهرة الملازمة له في الحضور والفياب فهي تتجنب إذن ما في طربقة الاختلاف من الصوبات المادية والتجرببية وتقايس بين كثير من الاحوالي المختلفة وتجملنا نحكم بأن الشهرط المرافق لحدوث الظاهرة في الجملة الاولى والغائب معها في الجملة الثانية هو العلمة الضرورية في حدوث الظاهرة أو غيابها وان اتفاقها في الحضور والغياب لا يمكن أن يكون نتيجة المصادفة والانفاق و

<sup>(</sup> ۱ ) اعلام المقتطف ، لويس باستور ، ص ۱۷۳ •

## ٥ - طريفة البوافي

ان هذه الطربقة مبنية على المبدأ الآتي: ان عالمة الشيء لاتكون في الوقت نفسه علة لشيء آخر مختلف عنه و فان كان لعلتبن معلولان مختلفان ، وكنا نعرف ان احدى العلتين هي علمة لاحد المعلولين ، استنتجنا من ذلك انه من المرجع ان تكون العلمة الثانية علمة للمعلول الثاني .

ولنذكر الآن مثالاً مقتبساً من كتاب ( اسنورات ميل ) لتوضيح هذا المبدأ · قال ( استورات مبل ) :

«علق (آراغو) ابرة ممنطة بخيط من حرير ثم حركها فوق طبق من نحاس افشاهد ان رجوها إلى حالة السكون يكون أسرع ولم يكن هناك غير أمرين يكن أن يكونا علة هذه الظاهرة وهما مقاومة الهواء، و مقاومة الحيط الكنينا نستطيم ان نهين تاثير هذي الأمرين في المشاهدة حركة الابرة عند رفع طبق النحاس النحاس النافر حركة الابرة وقد النحاس النحاس النحاس عادت فيما بعد إلى كشف المناطيسية الكهربائية » الحداد فيما بعد إلى كشف المناطيسية الكهربائية » المحادث فيما بعد إلى كشف المناطيسية الكهربائية »

فقاعدة هذه الطربقة هي ان تحذف من الحادثة القسم الذي تعرف أنه نائج عن بعض الشهر وط؟ فاذا بتي من الحادثة شيء كان هذا الشيء ناتجاً عن الشروط الباقية ٠

مثال ذلك : إذا كانت الحادثة (آ، ب، ح) ناتجة عن الحادثة ( لي ، م، ، س) وكنا نعرف أن (س) هو علة (ب) و (س) هو علة (ح) فان الشرط الباقي وهو ( ك) بكون علة (آ) .

استخدام هذه الطربقة • - لاتستخدم هذه الطربقة إلا في العلوم الراقية كعلم الفلك وعلم الفلك وعلم الفلك علم الفلك علم الفلاقات السببية العاملة في حدوث الظواهر •

وظيفة هذه الطريفة وقيمنها - وهذه الطربقة هي كما قال (استورات ميل) نفسه : طربقة كشف لا طربقة برهان • لأنها تبين لنا ان القوانين المعلومة لاتكني لتعابل الظاهرة المشاهدة ، وانه بهتى هناك أمر لا توضحه تلك القوانين ، حتى لقد قال (غوبلو) في كتاب المنطق (ص - ٣٠٨) ان عمل هذه الطربقة مقصور على نوجيه فكر العالم إلى الحكم بوجود

أمر بحب شليله كولكنها الإنهدبه دائمًا إلى الفرضية التي يجب وضهما لتعليل ذلك الأمر و فهم التعليل ذلك الأمر و فهم التعليل ذلك الأمر فهم فهم المحمد الما إذن ومن الاحتياج إلى الفرضية لاعن المفرضية نفسها ، ومع ذلك فان لها بفي المبحث العلمي تأثميرة عظيماً و و كما كان الملاحظات كمية ، كانت ثمر الده في الطربقة أعظم لان الشرط الباقي بنألف إذ ذاك من الفرق بين نتيجة الحساب ونتيجة الملاحظة ،

قال هرشل: « ان آكثر الاكشافات العظيمة في علم الغلك هي ثمرة من غار البحث السكي في الظواهر الباقية » و أواحسن مثال يدل على ذلك طريقة (و لوفريه) في كشف الكوك السيار (ببتون) تفقد شاهد هذا العالم انحرافاً في مدار الكوك السيار (اورانوس) فنزا ذلك الانحراف إلى ورود .كوك آخرز قريب منه وهو المكوك ( نبتون) للذي لم يكن معروفاً من قبل و أما الظواهر الفلكية الأخرى المتصلة باورانوس فكانت أسبابها معروفة و وأما الظاهرة الباقية وهي انحراف مدار (واورانوس) فلم تكن علتها معروفة حق كشفها (لوفريه) و وبهذه الطريقة بأبضاً كشف العالمان الانكايزيان (رالي Rayleigh ) و (رمزي كشفها (لوفريه) عن وجود (الارغون) في الهواء وذلك بقياس الفرق بين الوزن الذري للآزوت الجوي والآزوت الكياوي و وبها أيضاً عرفت مدام (كوري) ان لبهض المادن قوة اشعاع بأعلى من الحالة العادية فكشفت بذلك عن الراديوم و

## طريغة النبراانسيى ؟ او طريغة النلازم فى النبر

وهذه للطربقة مبنية عِلَى البدأ الآتي : إِذا وجد بين ظاهر لين أو حادثنين للازم بجيث يستلزم أي تغير في احداهما تغيراً ووازباً له في الثانية ، فان الاولى تكون علة والأخرى معلولاً • وهي لاتخِلف كثيراً عن طربةة التلازم في التخلف لاناله لمة بدلاً ، من ان تزول بالكلية فيزول معها معلولما ، تتفير تنهراً نسبياً فيستلزم ذلك تغيراً في المعلول .

مثال ذلك : الحذ (المستور) المجتلة من اللقوارير الحوية على مؤق اللحم المعقم وعرضها للهوا المختولات المذرات الحية في بغضها بعد قليل من الزمان وبقيت الأخوى نقية ووجد بعد ذلك ان عدد القوادير النقية مختلف المسروطا وطا وفضع ٢٠ فارورة منها في البرتبة فتولدت الذرات الحية في البرتبة وفولات الذرات الحية في المورا عن وفضع عند الدرات الحية في المورا المؤرات الحية في المربة في المربة ووضع عشرين على ذروة حبل مجلود (١) فلم تتولد الذرات الحية إلا في واحدة منها فقط عووضع عشرين في مكان كثير الغبار فتولدت الذرات الحية فيها كلها و

<sup>, (</sup>١). تَعِلِيدُ المِكانِ وُحِلِيدَ وَأَحِلِهِ أَصَابِهِ الْجَلِيدِ فَهُو مُجَاوِدٍ •

بنتج من ذلك ان عدد القوارير التي تولدت فيها الذرات الحية متناسب طرداً مع كمية الغبار فكلا از دادت كمية الغبار از داد عدد القوارير المحتائة من الذرات الحية ، وكما نقص الغبار نقصت معه ، فالظاهرتان المتلازمتان هنا في التغير هما الغبار والذرات الحية ، ومن المرجع ان تكون احداهما علة الأخرى (١) .

وقد سمى (استورات ميل) هذه الطربقة طريقة النلازم في التغير وعرفها بقوله : إذا تغيرت حادثة تغيراً ملازماً لتغير حادثة أخرى كانت إحداهما علة أو معاولاً للأخرى أو مرتبطة بها بعلاقة سببية ·

ليكن ( ه ) هو الظاهرة المتغيرة ولنكن ( آ ، ب ، ح ، ٤) هي الأحوال المتغيرة معها .

الحالة الثانية: آ، ب ، ح ، د

الحالة الثالثة: أن ب م ، ح . ه

وان (ب) لاء كن ان بكون علة (ه) لان (ب بنقص في الحالة التانية من (ب إلى الله والله التانية من (ب إلى الله والله و

استفرام هذه الطريقة ٠- ان هذه الطريقة عامة جداً لانها تستخدم في جميع الاحوال الني لايمكن ان تستخدم فيها طريقة الاختلاف فيث لايمكن حذف العلة ٤ يمكن على الايمكن ان تستخدم فيها طريقة الاختلاف في الملاحظة والتجرب معا ، فيها الاقل تغيير درجاتها ، ويمكن أيضا استخدام هذه الطريقة في الملاحظة والتجرب معا ، فيها استطعنا ان نعرف مثلاً ان علة حركة المد والجزر هي جذب الشمس والقمر للأرض ، لأن نغير المد والجزر بتبع بانتظام حركة الشمس والقمر ، وبها استطعنا أيضاً ان نعرف ان حجم الفاز والضغط الواقع عليه بتناسبان تناسباً عكسياً ،

قيمة هذه الطريقة وعملها ٠٠ ولكن الفرض من هذه الطربقة ليس كشف الملاقة

التي بين العلة والمعلول فحسب 6 بل شرح هذه العلاقة شرحا كميًا مضبوطًا ولات العلام لا بقتصرون في مباحثهم على كشف العلة بين حادثة وأخرى وبل يربدون أن يحددوا هذه العلمة وبعبروا عن العلاقات العلمية بما دلات رياضية وخطوط بيادية و (فاستورات ميل) نفسه بقول ان هذه الطربقة لا تنطبق إلا حيث نتغير العلمة والمعلول تغيراً كميًا (۱) ونحن نضيف إلى قوله ان جميع طرق الاستقراء التي قدمنا ذكرها إنما هي طرق كيفية وأما طربقة الثلازم في المتغير فهي طرق كيفية كأما طربقة الثلازم في المتغير فهي طرق كيفية كمية والاولى نقنع باثبات الصلة بين العلمة والمعلول والما الثانية فتربد أن تكشف عن ناموس تغير الحوادث وقانونها الطبيعي وقال (ربنوفيه):

«ان عدم تميين العلة في طريقة التلازم في التغيير — وهذا امر قد لاحظه استورات نفسه — لدليل على ان هذه الطريقة لاتبحث عن العلل ، بل ثروم الحصول على نوع آخر من المرفة ، فعندما ندرس تغير حجم الغاز بالنسبة إلى تغير الضفط أو ندرس تغير سرعة الجسم الساقط بالنسبة إلى الزمان منذ بد السقوط — ويمكننا أن ذكر أيضاً أمثلة كثيرة غير هذه – لانستطيع أن نجد أي معنى واضح في الارتباط العلمي بين هدذه الحوادث المتلازمة في التغير ، ولا نريد من استقرائنا هذا، إذا كان هناك استقراء، أن نكشف عن العلل » الحوادث المتلازمة في التغير ، ولا نريد من استقرائنا هذا، إذا كان هناك استقراء، أن نكشف عن العلل » والموادث المتلازمة في التغير ، ولا نريد من استقرائنا هذا، إذا كان هناك استقراء، أن نكشف عن العلل » والموادث المتلازمة في التغير ، ولا نريد من استقرائنا هذا، إذا كان هناك إستقراء، أن نكشف عن العلل » والموادث المتلازمة في التغير ، ولا نريد من استقرائنا هذا، إذا كان هناك إستقراء، أن نكشف عن العلل » والموادث المتفراء المتقراء ولا نريد من استقرائنا هذا، إذا كان هناك إستقراء، أن نكشف عن العلم الموادث المتلازمة في التغير ، ولا نريد من استقرائنا هذا، إذا كان هناك إستقراء، أن نكشف عن العلم الموادث المتلازمة في التغير ، ولا نريد من استقرائنا هذا، إذا كان هناك إستقراء، أن نكسف عن العلم الموادث المتعربة المناك إستقرائنا هذا و المناك إستقراء، أن المناك إلى المناك إلى المناك إلى المناك إلى الناك إلى المناك المناك إلى المناك المناك إلى المناك الم

فطريقة الثلازم في التغير هي إذن عند (استورات مبل) أقل قيمة من طريقة الاختلاف لان طريقة الاختلاف لاتحداج إلى قياس الدرجات في تعيين الأسباب، بل تكتفي بحذف العلمة فاذا غاب المعلول معها، تيمن العالم وجود علاقة سببية بين أمرين مثلازمين في التخلف، اما طريقة الثلازم في النغير فتكنفي ببيان التغير النسبي بين أمرين من غير أن نبين لنا أيها علة وأيها معلول.

وسفيين عند الكلام عن مرتى العلة والقانون ؟ ان غابة العلم الحديث إنما هي البحث عن القوانين لاعن العلل ، فهذا الامر الذي بعده (استورات ميل) نقصا إنما هو في الحقيقة كال ؟ لان طريقة التغير النسبي تستلزم قياس المقادير ؟ واستخدام الاعداد كما وجدت سبيلاً إلى ذلك ؟ فنسوقنا عكى هذه الصورة إلى اعتبار الظواهي الطبيعية متحولات ذات علاقات متلازمة ؟ فيطابق كل قيمة من قيم المتحول الاول قيمة من قيم المتحول الثاني ؟ وهكذا نجد مثلاً ان كل قيمة من حجم الفاز متناسبة في درجة معينة من الحرارة مع ما بقابلها من قيم الفغط وان كل قيمة من زمان السقوط متناسبة مع ما بقابلها من المسافات المقطوعة ، فطريقة التلازم في التغير تساعدنا إذن عكى اعتبار الظواهر الطبيعية تابعة بعضها لبهض ؟ فتدخل إلى العلوم في التغير تساعدنا إذن عكى اعتبار الظواهر الطبيعية تابعة بعضها لبهض ؟ فتدخل إلى العلوم

Stuart Mill, Sytème de logique 445 (1)

الطبيعية فكرة التابع الزياضي ، وتسمل عليمًا وضع القوانين الطبيعية في معادلات رياضية ، ففي تستبدل بفكرة العلمة معنى القانون أو التابلع ، وهذا غابة مايضبو إليه علم الفيزياء الحذيث فطربقة التلازم في التنفير ليست طربقة استقراء فحسب ، بل هي كما قال ( ربنوفيه ) الطربقة العامة للكشف عن قوانين الحوادث الطبيعية وتحقيقها .

#### ٣- معنى العام والغانون

ان غابة العلم هي البحث عن القوانين لا البحث عن العلل ، وغابة التحقيق التجربجير هي قلب التعليل الموقت إلى تعليل نهائي ، أي استبدال القانون بالفرضية ، قال غوبلو :

« التعليل ، هو كما قيل ، معرفة العال ، ولكن العلة كلة عامضة ، طالما بحث فيها المناطقة وفلاسفة ، العليمة ، والعليمة ، و العالم عندهم ليس معنى العلة ، بل معنى القانون ، وتعليل الحادث إنما يرجع إلى معرفة قانونه » (١) .

فلنوضع إذن معنى العلة والقانون لفهم القابة التي بتوخاها العلماء من الاستدلال الشيعربي.

#### ١ - معنى المائم

الهُلَة في مصطلع الفاسفة هي مابتوقف عليه وجود الشي وبكون خارجاً مؤثراً فيه (ا) وعلة الشيء مايحدث ذلك الشي الفي قوة محدثة تستلزم وجود الشي أو في كا ذات وجود ذات اخرى بالفعل من وجودها فالعلة بهذا المهنى قوة محدثة تستلزم وجود الشي أو في كا قبل قوة مبدعة وفي هذا المهنى كما نرى عناصر لاهوئية الأنه من بقايا العقائد اللاهوئية التي كانت منتشرة في الماضي عدى لقد قال (لني بروهل) ان من صفات العقل الابتدائي أن يتعامى عن الروابط الطبيعية التي ذكشف عنها التجربة عوان بوضع الحواث بقوى كامنة فيها وقد ذهب بعض الحكا في ذلك مذاهب شتى ، فعلقوا حدرت جميع الظواهر بعلل مفارقة

Coblot, Système des sciences, p. 35 (1)

<sup>(</sup>٣) قال الجرجاني في كـ تاب التعريفات: وللدلة قـمان الاول ما يتقوم به الماهية من أجوائها ويسمى علة الماهية والثاني ما يتوقف عليه اتصاف الماهية المتقومه باجزائها بالوجود الحارجي وبسمى علة الوجود • والعلة التامة هي ما يجب وجود المعلول عندها، وقيل العلة التامة جملة ما يتوقف عليه وجود الثيم وقيل هي تمام ما يتوقف عليه وجود الثيم عبى انه لا يكون ورا • مشيم يتوقف عليه والعلة الناقصة بخلاف ذلك •

<sup>(</sup>٣) ابن سينا تُسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، وسالة، الحمود، عنه ٥٠٠ (٣)

الطبيعة أولاً ، وبين (ابر تلو) أن العقل البشري أوضح تبدلات الابجسلم بتأغير، القوى المفلوقة الطبيعة أولاً ، و ثم أوضحها بعد ذلك بنأ ثير الطبائع الخنية الكامنة فيها الوقسد اعتمد عله القرون الوسطى على هذا التعليل زماناً طوبلاً ، وجعلوا الطبيعة مسخرة للعلل العلوبة ولا يزال هذا الوقي من العلماء في أيامنا هذه .

ولنكن (هبوم) اللفه هذا المنى فقلل اننا لانشاهد في عالم التاجربة قوة مبدعة تنتقل فن العلة إلى المعلول الروب بربع بعضها بعضا ، فاذا اصطندمت الحدى طابات (البلاردو) مثلاً بطابة ثانية فاننا لانشاهد في حركتها قوة فاعلة ، بل نشاهد حركة الطابة الثانية نتلو حركة الطابة الاولى ، فالعلة هي إذن حادثة متقدمة دائمة ، والمعلول هو حادثة متأخرة تالية ، فاذا حضرت الحادثة الاولى حضرت الحادثة الثانية معها ، ونحن إنما نرى ظاهرة معينة ، فنسمي الاولى معلولاً والثانية علة ، أما كيف بتلوله اللول علته اوكيف تبدع العلة معلولما فهو كا قال الغزالي معر لانعرف ، ولا نعرف شبئاً عن حقيقة فعل الاور الطبيعية بعضها في يعض ،

وقد كان لانتقاد (هيوم) هذا أثر عظيم في تبديل معنى العلة حتى أصبح العالم الوضعيون لا بعرفونها إلا باضافتها إلى المعلول ، نع ، قد بكون في مفهوم العلة شي غير الذي ذكره (هيوم) والا أن أمراً واحداً لاشك فيه ، وهو ان العلامة الفارقة للعلة عند العلماء هي وجود علاقة دائمة بين حادثتين احداهما متقدمة والأخرى تالية ، فاذا حضر ت الحادثة الاولى حضرت الحادثة الثانية ، وإذا غابت غابت ، وإذا تغيرت تغيرت معها بنسبة واحدة ، ولقد كان (بيكون) بقول : ان العلم لا ببحث إلا عن الاسباب الحقيقية ( I Jec vraies causes ) اعني الاسباب الحقيقية فهي بخلاف ذلك ،

مثال ذلك: نقول ان الضغط الجوي هو علة صعود الزئبق في انبوب البارو، تد لانه إذا وجد الضغط صعد الزئبق وإذا حذف لم يصعد ، وإذا تغير الضغط تغير الزئباع الرئبق معه ٠

فالامر الذي بيحث عنه العالم ايس العلة ولا المعلول ، بل هو العلاقة الدائمة بين حادثتين

<sup>(+)</sup> قالى بعض الحكماء : لاندرك الحقائق إلا بقطع اللائق ، ولا تقطع العلائق إلا بهجر الحلائق ولا تهجر الحلائق إلا بالنظر في الدقائق ، ولا ينظر في الدقائق إلا بمرفة الحالق ولا يعرف الحالق إلا بمرفة العلة (كليات أبي البقاء ، صن ٢٥١) .

تسمى الاولى منها متقدماً والثانية تالياً • اما الملاقة الزمانية بينها واختلاف الفلاسفة في ال العلة هل تسبق المعلول زماناً ام تقارنه فلا قيمة له في البحث التجربي ، لا أن العلم لا يربد البحث في العلل ، بل يربد البحث في القوانين الطبيعية ، لذلك قال (اوغوست كونت) : لقد انكر العلم في أيامنا هذه الاسباب الخفية العميقة ، واقتصر على النظر في قوانين الحوادث ولذلك أيضاً قال أحد الفلاسفة المعاصرين : «ان بحث العلماء الفيزيائين عن علة حادثة يرجع إلى البحث عن قانونها (١) » .



( فرنسيس بيكون — (Francis Bacon — ١٦٧١ )

اراد ( سكون ) ان يوفق بين حياة الفكر والتأمل والحياة السياسية ؟ فالتقى فيه الطرفان: المعرفة والعمل فبينما كان يرقى في المناصب السياسية كان كذلك يرقى في عالم الفلسفة ؟ فوضع أساس الطرية التجريبية ، وولم يكن يطمع إلا في أمر واحد هو أن يسيطر الانسان على الطبيعة ، وقد بلغ من جودة النثر ما بلغه شكسبير من روعة الشعر ، وهو القائل عن نفسه : انني لااطيق الحياة بغير فلسفة ،

<sup>( )</sup> اختلف في ان العلة هل تسبق المحلول زماناً ام تقارنه ، والاكثر على انها تقارنه وهو المنقول عن الاشعري ، واستدل له بعض الهفقين بقوله تعالى : الله يتوفى الانفس بعد موتها ، وفصل قوم فغالوا العلة العقية لاتسبق والوضعية تسبق ( كليات ابي البقاء – ص ٢٥١ ) .

Hannequin; Essai critique sur l'hypothèse des atomes. 8 (7)

#### ٢- منى القانون

القانون في اللغة مقياس كل شيء ، الا ان معناه قد نطور تطوراً عميقاً .

آ - فمنى القانون عند الاقدمين أمر كلي منطبق على جميع جزئيانه ، وهو ماشر عه الله وفرضه على الطبيعة ، والقانون الطبيعي مسخر لإرادة الله ، وهو مطابق للقضا والقدر ، قال (ماخ): كان علم القرن السادس عشر والسابع عشر يميلون إلى اعتبار القوانين الطبيعية اموراً عامة مسخرة لإرادة الله ،

ب - ثم تبدل هذا المعنى في المائة الثامنة عشرة والقاسعة عشرة و قال (ووندت) (۱) القانون في القرن السابع عشر هو ماشرعه الله ٤ وفي القرن الثامن عشر ماشرعته الطبيعة ٤ وفي القرن الثامن عشر ماشرعته العاباء ، اعني انه بدل على نسبة الحوادث الطبيعية بعضها إلى بعض من غير أن بكون له أدنى صلة بم من القاعدة ، فهو إذن حكم وجود لاحكم قيمة ، والفرق بين هذين الحكين ظاهر كالفرق بين الحقيقة الواقعية والحقيقة المثالية ،

ج - ثم تبدل معنى هذه النسبة شبئًا نشبئًا ٤ فاصبحت رياضية بعد ان كانت كيفية • فالباحثون عن قوانين الطبيعة في ايامنا هذه لابة تصرون على وصف الظواهر ودراسة الكيفيات بل يرومون تحديد الكيات والنسب العددية • قال (سن كايردوفيل) في كتابه دروس الا نجلال ( Leçons sur la dissolution ) عند الكلام عن العشق الكبميائي:

«كان العشق الكيميائي ولا يزال علة من العال الحقية أو سراً من الاسرار التي لا نعرفها • ومع ذلك فنحن لانزال نعزو إليه اسباب اتحاد الاجسام بعضها بهض • ولو درسنا شرائط الاتحاد من الوجهة الفيزيائية لاطلمنا على كثير من المشابهات العجيبة والظواهر القابلة للقياس ، فلنعرض إذن عن هذه القوى المجهولة ولنجعل بجثنا مقصوراً على ملاحظة الظواهر ودراسة نتائجها وتحديد مقاديرها العددية ؟ » •

فمه القانون العلمي يرجع إذن إلى معنى النسبة الرياضية بين متحولين أو عدة متحولات أي إلى معنى التابع •

وفرقوا بين القانون التجربي ( Loi empirique) والقانون الشنق (Loi derivee) فالاول بدل عَلَى تأثير حادثة في أخرى من غير أن تكون حقيقة هذا التأثير معروفة كقولنا

Wundt, Cité par Ribot, Idées genérales, 333. Cuvillier, 123 (1)

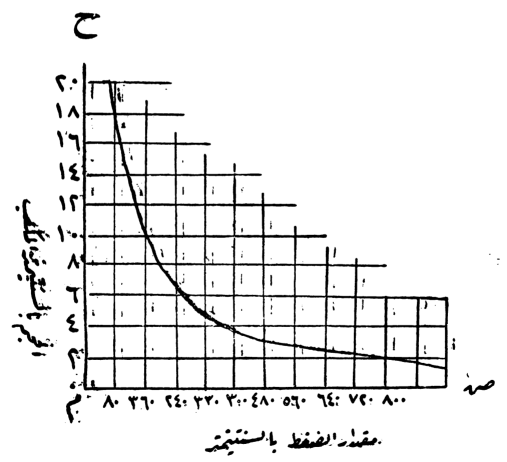
Classiques de la soience, VI 34-35 (7)

ان مادة الكينا تَخِفف الحمى ، والثاني بدل على قانون عام مستنتج من قانون أعم منه ، مثل قانون سقوط الأجسام فهو قانون مشتق من قانون الجاذبية المامة •

قال ( ماخ ) : « كَالَمَا تَكَامَلُ العَلَمُ قُلُ اسْتَخْدَامُهُ لَمْهُومِي الْعَلَمُ وَالْمُعَلَوْلُ ، حتى إذا توصل إلى تعربف الحوادث بمقاديرها القابلة للعياس ، أصبح معنى النابع أحسن دلالة عَلَى نسب العناصر والمناقها بمضها بمضه (Mach, Connaissance et Erreur, 275) ( المفتها بمضها بمضها المعض المناه المناه

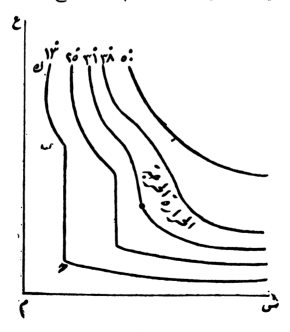
## ٣- فمشل القوانين بالطوط البيانية

قلنا ان طربقة النلازم في النغير تساعدنا على وضع القوانين في معالالات رباضية وتوضانا إلى معنى التنابع ، وهي تنذاعدنا أيضًا عَلَي تشهل القوانين بالخطوط البيانية ، فنرمم الكل قانون 



ر (مشكلوه ۲۰) الخط البياني القلنون وريوط تعولات الضغط بالتيم المكتوبة على المحور الافتي ، وعلى تعولات المجم بالتيم المكتوبة على المحور الشاقولي ( شكل ٢٠ ) فنجد ان حجم النازيكون ٣٠ سم عند ما يكون الضغط ٢٠ سنتم ، ثم نشير إلى مقدار الصغط (٢٠ ) بنقطة على المحور الافتي ، وإلى مقدار الحجم (٣٠ ) بنقطة على المحور الشاقولي ، ثم نتيم على كل من هاتين التقطتين عموداً فيتلاقيان في نقطة (ك ) ، ثم نتين نقاط ك ، ك ك ، ك ك أن من الصعب دراسة جميع الاحوال وهي جميعا واقعة على المنحني الدال على قانون ( مربوط ) ، ولما كان من الصعب دراسة جميع الاحوال المجزئية وتعيين جميع المقادير المنقابلة من الضغط والحجم ، كان من الضروري الاقتصار على بعضها واله المجزئية وتعيين جميع المقادير المنقابلة من الضغط والحجم ، كان من الفروري الاقتصار على بعضها والهاء ما ينها من الغراغ بعملية تسمى عملية التجريب ( Interpolation ) ، وهي تفرض ان المنحني الواقع بين هذه النقاط التجريبية ، وقد تتجاوزها إلى غيرها ك لا أن غاينا إنما هي البحث عن منحن منتظم ، فاذا على هذه النقاط التجريبية ، وقد تتجاوزها إلى غيرها ك لا أن غاينا إنما هي البحث عن منحن منتظم ، فاذا وقمت احدى هذه النقاط خارج المنحني قلنا ان هذا الامر ناشي عن خطأ الملاحظة ، وهكذا نحصل على منحن بسيط أي على قطع زائد معروف في علم الجبر بالمادلة س ع = ثا ، اعني ان جدا الضغط والحجم مساو لمقدار ثابت ،

ويمكننا أيضاً أن نمددهذا المنحني المنتظم إلى ماوراء حدود التجربة بعملية تسمى (Extrapolation) وهي اكثر خطراً من الاولى ، لان المنحني المفروض قد يغير عند ذلك قانونه كما يقم في قانون (مريوط) نقسه ، فلا ينطبق هذا القانون على حجم الغاز إلا في درجة معينة من الحرارة ، اما إذا كانت الحرارة دون الدرجة الحرجة ، وهي الدرجة التي يتعذر فوقها تمييم الغاز ، مها بلغ ضغطه ، أو يتعذر فوقها وجوده



( شكلُّ ٢٦ ) تساوي الدرجات في غاز بلاماء الفحم

( منطق – ۳۱ )

مائماً ﴾ أو يستحيل فيها إلى مائع دون تغيرما في الحجم أو يستبخر فيها المائم استبخاراً تاماً دون امتصاص حرارة الاستبخار فان المنحي الدال على قانون (مربوط) يتجه إذ ذاك إلى جهة (٠٠٠) (شكل ٤٧) وقداجرى العلماء تجاربهم في درجات مختفة من الحرارة ﴾ وجعلوا الضغط يزداد حتى بلغ (٣٠٠٠) ضغط جوي، فوجدوا ان قانون مربوط ليس صحيحاً كل الصحة ، واغها هو قانون تقريبي • فالغازات الصعبة الميم ، كالهواء والآزوت والهيدروجين والاوكسيجين تخضع تقريباً لقانون (مربوط) على ان يبقى ضغطها مادون (٢٠) و (٣٠) ضغطاً جوياً ، اما الغازات السهلة الميم ، كبلاماء حمض الفحم والاستيلين ، فانها بعيدة عن ان تخضع لقانون (مربوط) • ان الدرجة الحرجة لبلاماء الفحم هي (٣٠) ، فاذا كان الغاز في الدرجة الحرجة ١٣٥ ، واذا كان الغاز في درجة حرارة اعلى من الدرجة الحرجة ، في ٣٠ او ٥٠ مثلاً ، فلا يحدث أي تميم مها زيد ضغطه ،

النامجة - بنتج بما نقدم ان طرق الاستقراء لا توصلنا الى بقين تام في تجديد الروابط العلية ، الا ان طريقة التلازم في النغير لا تقتصر على كشف الصلة بين العلة والمعلول فحسب بل تريد ان تشرح هذه الصلة شرحاً كمياً مضبوطاً ، فهي تدل إذن على ان تلازم الحوادث في التغير ليس نتيجة للمصادفة والانفاق ، بل هو ناشيء عن خضوع هذه الحوادث لقواتين طبيعية ، ولكن هل يحق لنا ان ننتقل من الحكم على الحقائق المشاهدة الى الحكم على الحقائق غير المشاهدة وان نعم اي نفلقل من الحكم على بعض افراد الشيء الى الحكم على جميع غير المشاهدة وان نعم اي نفلقل من الحكم على بعض افراد الشيء الى الحكم على جميع افراده ? ان ظرق الاستقراء لا تبرهن على صدق الروابط العلية الا بالنسبة الى الحقائق المشاهدة ، فعلى اي اساس نعتمد في الحكم على الكابي مع اندا لم نتتبع سوى بعض جزئياته ، ؟

#### ٤ ٠ - اساس الاستقراد

مسألة الاستقراء - ماهو الأساس الذي نعتمد عليه في الانتقال من الجزئي الى الكلي اي الكلي الكلي من الحوادث الني شاهداه الى الحوادث التي شاهدها ، ان طرق الاستقراء لاتجيز لنا هذا التعميم ، بل تبرهن على صدق النرضية بالنسبة الى الحقائق المشاهدة فقط ، فعي ترجع دائماً الى الظواهر المشاهدة ، ولا معنى للبرهان في العلوم الطبيعية الا اذا كان مبنياً على التحقيق ،

الاستقراء الصوري • - والتحقيق في العلوم الطبيعية لا يثير أبة شبهة ما دام مقصوراً على الاستقراء الصوري ، أعني على القوانين التى تلخص صفات الحوادث من غير ان تضم اليها شبئاً جديداً • وقد قلنا ان الاستقراء الصوري هو استقراء ثام ، او حكم على كلي بما حكمنا به

على جميع افراده (ص - ٦٧) • كحكمنا بان جميع الكواكب السيارة تدورَ حول الشمس وترسم في دورانها قطوعاً نافصة ، او كحكمنا بان جميع المعادن تنقل الحرارة والكهرباء • فليس في صحة هذه الاحكام الكلية شبهة ما ، لانها مبنية على تصفح جميع الظواهر المعلومة • فاذا أردنا ان نتيةن صدق هذه الاحكام نظرنا في الأحوال الجزئية التي تنطبق عليها ، وحققناها في جميع الافراد ، وهذا التحقيق بمكن لان عدد الكواكب السيارة لا يزبد على ٨ مثلاً كان عدد المعادن المعلومة لا يزبد على ٨ مثلاً

الاستقراء الناقص اوالموسع ٠ - اما الاستقراء الناقص او الاستقراء العلمي فيختلف تمامًا عن الاستقراء التام، لاننا نبتدى، فيه بتفحص الاحوال الجزئية ثم ننتهي منها الى القوانين العامة ، مثال ذلك اننا نحكم على أن كل غاز يتناسب حجمه مع الضغط الواقع عليه تناسباً عكسياً ، بعد اختبار عدد محدود من الغازات ، ونحكم على أن سرعة كل جسم سافط متناصبة مع زمن السقوط 6 بعد اختبار ذلك على بعض الاجسام، وهذه القوانينالعامة اوسع شمولاً منالاحوال الجزئية التي بنيت عليها، لانها احكام كلية صادفة في كلزمان ومكان، ومنطبقة عَلَى عدد غير محدود من الأحوال ( ص – ٦٨ و ٦٩ ) ، فعلى اي اساس نعتمد عندما ننتقل من الاحوال الجزئية الى الاحكام العامة ، وما هو السبب الذي يحملنا على لاعتقاد ان الجسم الذي سقط في الماضي سيسقط في المستقبل وفقًا لقانون السقوط الذي اختبرنا صدقه عَلَى الاحوال الشاهدة ، لماذا اجزنا لانفسنا هذا الحكم العام مع اننا لم نتفحص الا بعض جزئياته ، ولماذا اعتبرنا ما لم نشاهده من الأشياء بما شاهدناه مع ان تجاربنا محدودة في الزمان والمكان • اننا نوسع حدود النجربة بانتقالنا من الحوادث الجزئية الحالقانون الحكلي والفلاسفة يسمون هذا التوسيع تعمياً ، ويسميه الرياضيون تتمياً فلا غرو اذا سأل المناطقة عن الأساس الذي اعتمد عليه العقل في هذا التعميم ، والمعيار الذي استند اليه في هذا التوسيع • فهل هو صحيح من الوجهة المنطقية، ام فاسد • ويسمى البحث عن هذا الأساس . سألة الاستقراء •

#### آ - الاستغراء والاستناج:

بعنقد بعض المناطقة أن مسألة الاستقراء بمكنة الحل قرببة المتناول ، لأن الاستقراء

النقر • - لا ربب في صحة الاحكام التي اشتملت عليها هذه النظربة ، فقد بكون الاستنتاج من وجهة المنطق المحض هو الاستدلال الكامل • ولكن هذا القول لا بقطع مظان الاشتباه ، لاننا اذا انعمنا النظر في اقاوبل (راڤيسون) و (كاود برنار) علمنا ان التجربة ، بخلاف ما زعما ، لاتحقق الفرضية نفسها ، بل تحقق بعض نه نجها وهذه النتائج الخاصة جزئية اما الفرضية فعامة وكلية • ومتى كان الجزئي مساوياً للكلي ، والخاص للعام ?

ان الاستنتاج هو انتقال من المبادى والعامة الى النتائج العامة و اما الاستقراء فهو انتقال من الاحوال الجزئية المفردة الى القوانين العامة و فلا تحل شبهة الاستقراء برجوعنا الى الاستنتاج وقولنا ان التجربة تحقق بعض نتائج الفرضية وهيهات ان تحدق التجربة بجميع الافراد او ان تحيط بالزمان والمكان و او ان تنقلنا من الجزئي الى الكلي و اذن ما هي المبادى والتي يعتمد عليها العقل في تعميم نتائج الاستقراد و

<sup>(</sup>۱)( رافیسون — Ravaisson ) فیلسوف فرنسی ولد فی نامور (۱۸۱۳ – ۱۹۰۰) آشهر کـتبه :

<sup>1)</sup> Essai sur la métaphysique d'Aristote.

<sup>2)</sup> Rapport sur la philosophie en France au XIX siècle.

<sup>3)</sup> De l'habitude.

نبغ هذا الفيلسوف في زمن لم يكن فيه للفلسفة الروحية نصير ¢ فاً لى على نفسه أن يدافع عنها ، حتى مهد الطريق ( لبوترو) و (برغسون ) •

#### ب - مبادی، الاستراد:

بعتمد العقل في تعميم نتائج الاستقراء علَى امرين :

١ - مبرأ المهيية ٠ - لندرس الاستقراء اولاً من حيث هو بحث عن العلل ٠

اننا نشاهد في التجربة ان الضغط الجوي يؤثر في حوض الزئبق فيرفعه في انبوب طوريشيلي واننا اذا عزلنا سطح الزئبق عن الضغط ، بتخلية الهواء ، توقف الزئبق عن الصعود ، فنستنج من هذه التجربة ان الضغط الجوي هو علة في صعود الزئبق في الانبوب ، فنحن نعتقد اذن ان كل تفير يحدث في الأشياء لا بد له من سبب يحدثه ، وصعود الزئبق في الانبوب نوع من التغير فلا بد له اذن من علة وهي الضغط الجوي ، فاذا اختبرنا صدق حكم من الاحكام في ظرف خاص من الزمان والمكان ، عممنا نتيجة هذا الاختبار واطلقنا هذا الحكم على ما لم نجربه من الظروف في كل زمان ومكان ، وذلك لاعتقادنا ان نفس العلة تحدث نفس المعلول في نفس الظروف ونعتبر ما لم نره من الاثلة ، بما رأيناه في هذا المثال ، ونقول ان كل حادثة في نفس الظروف ونعتبر ما لم نره من الاثلة ، بما رأيناه في هذا المثال ، ونقول ان كل حادثة قحدث في الكون لا بد لها من علة تجديها .

ولولا هذا الاعتقاد لما تكون العام ولما بحث عن القوانين ولا يمكن ان تكون حادثة من الحوادث موضوعاً اعلم من العلوم الا اذا خضعت لهذا المبدأ و فبدأ الاستقراء هو إذن مبدأ السببية ، وقد عبر عنه (بنايثه) (١) بقوله : « اذا تحققت نفسي الشروط في زمانين المبدأ السببية ، وقد عبر عنه (بنايثه ) أن بقوله : « اذا تحققت نفسي الشروط في زمانين » (٦) وهذا القول صحيح ، لانه يبين لنا ان مبدأ العلوم الطبيعية لا يختلف عن مبدأ الرياضيات المشخصة التي تسلم بتجانس المكان والزمان ، فعلم الهندسة بجرد المكان من اللواحق الحسية كا ان علم المكانيك يجرد الزمان من التغيرات الجزئية ويرنقيان الى احكام كلية وقضايا عقلية عامة ، وعلم الطبيعة ينحو نحو الرياضيات في دذا التجريد العقلي ، ويريد ان بكون عقلية عامة ، وعلم الطبيعة ينحو نحو الرياضيات في دذا التجريد العقلي ، ويريد ان بكون كون علم هذه كلية ، مثال ذلك ان القانون م عبر من شبه بالتعبيد الرياضي

<sup>(</sup>۱) (بنليغه – Painlevé ) رياضي وسياسي فرنسي معاصر، كله مباحث قيمة في المنحنيات والمعادلات التهامية ، وقوانين الاحتكاك ، وعكس الجل النهامية الكاملة، والتوابع الاهلياجية ،

De la méthode dans les sciences, 1, ch. sur la mécan Ique. (Y)

 $\frac{-6 \times 6}{7}$  فلا فرق إذن في النهابة بين المقولية النيزيائية والمعقولية الرياضية ،

بل الحقائق الطبيعية ثابتة لا نتغير ، ولا يختلف الاستقراء الطبيعي عن الاستقراء العقلي في الأساس الذي يعتمد عليه ، فكأن الأعداد كما قال الفيثاغوربون تقود العالم ، وكأن الحقائق الطبيعية بعد التحقيق مطابقة للحقائق الرياضية حتى لقد قال (هرميت): لا يختلف العالم الرياضي عن الكون الحقيقي الا بالنسبة الى عقولنا الضعيفة ، وهما بالنسبة الى العقل المحيط عالم واحد ،

## ۲- ميداً النقيد أو الأطراد الطبيعي

ان مبدأ السبية بقرر ان لكل معلول علة ، وان العلل المتشابهة تنتج المعلولات المتشابهة وهذا بدل كما قال (هلمولتز) على ان جميع حوادث الطبيعة خاضعة لقوانين ، اي أنها تأتي على نظام واحد ، او ان العالم منتظم تجري حواد ثه على نسق واحد ، و اذا تذكرنا ان العلوم الراقية تستبدل بفكرة العلة فكرة القانون ٤ غيرنا منطوق مبدأ العلة واستبدلنا به مبدأ التقيد أوالا طراد الطبيعي، وهذا المبدأ كما قال (غو بلو) (١) بشتمل على أمرين : ١ - الاول ان العالم منسق تجري حواد ثه على نظام دائم فلا يشذعن هذا النظام في الزمان شي ، ٢ - و الثاني ان نظام العالم كلي عام فلا بشذ عنه في المكان حادث أو ظاهرة او تغير ،

والاعتقاد بالتقيد الطبيعي هو من الهناصر المقومة للروح العلمية ، فلولا اعتقاد العلماء ان لحكل معلول علة ، مابحثوا عن اسباب الحوادث الطبيعية ، ولولا اعتقادهم ان حوادث الكون تجري على نظام دائم كلي لما استطاعوا ان بعمموا أي حكم من أحكامهم ولا حكموا على المستقبل بما حكموا به على الماضي ، وقد قال (كلو دبر نار) في كتاب المدخل إلى الطب التجر ببي ، ان مبدأ التقيد الطبيعي هو مبدأ عام تخضع له العلوم الطبيعية كلها ، لأنه ضروري لعلوم الاحياء كما هو ضروري لعلم الفيزياء والكيمياء ، فلولاه لما امكن تأسيس العلم ، وهو من الأمور التي لا يجوز للعالم أن يضعها موضع الشك أبداً ، فالاصتقراء الموسع هو الذي بعتمد فيه العالم على افتراض قانون التقيد الطبيعي او هو الاستقراء الذي يقع على الأشياء المتصلة اتصالاً علمياً مطرداً ، وهو بنغي عن العلم كل قول بعدم التقيد وكل

<sup>(</sup>١) غوبلو ك كــتاب المنطني 314-315 Traité de Logique

اعتقاد بالمصادفة و الاتفاق و بفترض ان الطبيعة بربئة من كل امكان خاص ، وجواز عام وطفرة ومعجزة وحربة اختبار ، لابل هي بربئة من كل مصادفة واتفاق ، فهي إذن خاضعة لقانوني السببية والتقيد خضو عاكليا شاملاً ، والعالم بجميع مافيه ضروري لا جائز ، وكل شئي فيه بقدر .

## ج - الانفاق والاحممال

لما كانت غابة العام هي الكشف عن القوانين البسيطة وكان العلماء لا يكتفون بكشف القوانين بل يربدون أيضا أن يضعوها في قوالب رباضية ، كان الاستقراء بحاجة إلى مبدأ آخر غير مبدأ التقيد وهو مبدأ الاتصال الطبيعي أو مبدأ البساطة الطبيعية الذي نحكم به على أن الطبيعة لا تترك أقرب الطرق في أفعالها و ترتكب الأعوص والأبعد 6 قال هنري بوانكاره: « لننظر في أبسط حالة من حالات الاستقراء وهي حالة التقربب هنري بوانكاره: « لننظر في أبسط حالة من حالات الاستقراء وهي حالة التقربب النياط الني دعت إليها الملاحظة ، فلماذا نتجنب نقاط الانكسار و الانحناء السربع ، ذلك لأفنا نعلم من قبل ، أو نعتقد اننا نعلم ان القانون المبحوث عنه لا يمكن أن بكون في هذه الدرجة من التعقيد ، ولا ننا نرجح أن بكون القانون الذي أمكن التعبير عنه بتابع رياضي منصل، اكثر احتالاً من غيره ، ولولا هذا الاعتقاد لما وجد العلم .

ومع ذلك ففي الطبيعة أحوال كثيرة التعقيد ، حتى لقد قبل ان العلم التجرببي هو أشبه شيُّ بتفكيك كبب الخيطان المشتبكة ، فقد بكون الاشتباك اعظم من حيلة العالم ، فهمجز إذ ذاك عن تفكيكها وحلها وبقصر عن إرجاع الحوادث إلى علائقها البسيطة الواضحة ، فيعز وها إلى المصادفة والاتفاق .

فليست المصادفة إذن دليلاً عَلَى خروج الحوادث عَلَى قوانين الطبيعة أوشذو ذها عنها ؟
بل هي دليل عَلَى عجز العالم عن التحليل وتقصيره في التعليل • فهي بهذا المهنى غير متعارضة مع التقيد الطبيعي ، بل هي برهان عَلَى اختلاط العو امل واشتباك العلل و المعلولات • قال (اميل بوربل) (ان تمتاز الحوادث التي نعزوها للمصادفة بخضوعها لأسباب كشيرة التعقد والاشتباك فلا نستطيع دراستها و تحليلها •

مثال: هب صاعقة وقعت على بنا عديد بوم تدشينه فأصابت صاحب الدار فقتاته فهل تدل هذه المصادفة على فقدان التقيد الطبيعي وان حادثة الصاعقة خاضعة لقوانين الكهرباء وهي إذن تابعة لأسباب طبيعية وكما أن تدشين البنا واجع إلى اختلاط كثير من العلل والمعلولات وفهناك إذن سلسلتان من الأسباب سلسلة حدوث الصاعقة وسلسلة تدشين البناء و المصادفة إنما هي في نلاقي هاتين السلسلتين و

مثال آخر: لنفرض أن قرميدة سقطت على رأس أحد الناس في الطربق ان سقوطها خاضع لقوانين الثقالة ، و مرور الناس في الطربق تابع لجلة أخرى من العلل والمعلولات ، فالا تفاق في هذه الحادثة ناشئ إذن عن تلاقي السلسلة ين .

مثال آخر: هب لاعبًا ربح في الافتراع بتدوير الدو لاب · فدوران الدولاب حول محوره خاضع لقوانين المكانيك ، كما ان انتخاب اللاعب للرقم الرابح تابع لجملة من العلل الفيز بولوجية والنفسية، والانفاق في هذه الحالة ناشى عن تلاقي السلساتين ·

فلو اطلعنا على حالة الجوءند وقوع الصاعقة ودرسنا حالة البناء عند سقوط الفو مبدة وعرفنا جميع العوامل المؤثرة في حركة الدولاب كالقوة الدافعة واحتكاك المحور ومقاومة الهواء وغيرها ، لاحطنا بالأسباب التي أدت إلى وقوع الصاعقة وسقوط القرميدة ووقوف الدولاب ، في هذا الوقت دون ذاك ، فالعالم لا بقف حائراً امام هذه الحوادث بل يحللها و بكشف أسبابها ، ولكن الأمر الذي يحيره هو تلاقي السلسلتين ،

ليكن خط ( س ح ) هو سلسلة الأسباب التي أدت إلى سقوط القرميدة وليكن خط ( س ح ) هو سلسلة الأسباب التي ساقت احد الاشخاص إلى المرور من الطربق في هذه اللحظة من الزمان و فهل يمكننا أن نكشف عن الأسباب التي أدت إلى نلاقي السلسلتين وبعبارة أخرى هل يمكننا أن نوضح تلافي خطي ( س ح ) و ( س ح ) بأسباب طبيعية •

لقد استعان العلماء على هذه المسألة بحساب الاحتمالات، فسافهم ذلك إلى قوانين صموها قوانين الاحصاء ( Lois statistiques ) وهي مبنية على دراسة اكبر عدد من الحوادث، مشتملة على نتيجة كلية جامعة أو معدل عام أو نسبة مئو بة ، وتساعد على الننبؤ بالاستناد إلى عدة حوادث مكررة لا إلى حادثة واحدة ، مثال ذلك : ان القوانين الطبيعية البسيطة لا تساعدنا على التنبؤ بموت شخص من الاشخاص في سنة معينة من سني عمره ، ولكن حساب الاحتمالات يساعدنا على وضع قوائم للوفيات بالنسبة إلى كل سنة من العمر ، فتعتمد عليها

شركات ضمانة الحباة في تحديد الأقساط وحساب الأرباح وهذا بدل عَلَى أن قوانين الاحصاء تسمح بشيُّ من التنبوء و لقوي اعتقادنا بالتقيد الطبيعي ·

ولقد بين علماء العصر الحاضر ان باطة القوانين الطبيعية انما هي أمر ظاهري فقط، وانها تخفي وراءها تعقداً عظيماً ، فلذرات الفاز .ثلاً حركات مختلفة وسرعة عظيمة ننبدل مداراتها بالتصادم ونوئف أشكالاً عجيبة من حيث تنوعها واتجاهها (كما في الحركات الدراوفنية) ، ولكننا نستطيع بالاستناد لل حساب الاحتالات ان نستخرج قانون ( مربوط) من هذه الحركات المختلفة ، فقانون العدد الاكبر كما بقول ( هنري بوانكاره ) يقلب كثرة الحوادث الى وحدة الوسط ، فكأن القوانين الطبيعية حدود وسطى مستخرجة من الأحوال المنشابهة .

وبديهي ان تطبيق حساب الاحتمالات على هذه الأحوال بدل على الاعتقاد بخضوعها لقانون الاطراد والتقيد الطبيعي ولوكان الانفاق أمراً عرضياً لا قرار له لما أمكن انقياده للحساب فقانون العدد الأكبر بعتمد على مبدأ التقيد ، ولا قيمة لقضايا حساب الاحتمالات الااذا انطوى الانفاق على نظام خني مستتر وراء تعقد الحوادث واشتباكها .

#### د- النقير والغائية

عناصر مذهبه الروحي •

لقد سافتنا دراسة الانفاق والاحتمال الى التقيد الطبيعي وأنبتت لنا ان مبدأ التقيد هو مبدأ أساسي لا غنى للعلم التجربي عنه ، غير ان (لاشليه (۱)) زعم ان مبدأ التقيد لا بكني لتأسيس العلوم الطبيعية ، وان هذه العلوم محتاجة الى مبدأ آخر ، هو مبدأ الغائية (Principe de finalité) ، فيما قاله: القوانين الطبيعية نوعان ، نوع بنطبق على الحوادث المعقدة كقوانين الكيمياء الحوادث البسيطة كقوانين المكانيك ، ونوع بنطبق على الحوادث المعقدة كقوانين الكيمياء وقوانين الحياة ، وهذا النوع الأخير يضمن لنا حدوث نفس النتائج رغم تعدد الشروط وتمقد الظروف ، اعني انه بنتج نفس الأنواع الكيميائية والحيوانية والنباتية ، فلو كان العلم مبنياً على مبدأ التقيد فقط ، لقانا ان هذه القوانين لا تضمن لنا حدوث نفس النتائج مبنياً على مبدأ التقيد فقط ، لقانا ان هذه القوانين لا تضمن لنا حدوث نفس النتائج مبنياً على مبدأ التقيد فقط ، لقانا ان هذه القوانين لا تضمن لنا حدوث نفس النتائج السخراء مبنياً على مبدأ التقيد فقط ، لقانا الاعتراء عليسوف فرنسي له مباحث جيدة في أساس الاستقراء الله المنتراء المناتبات عليه المناتبات المنتراء والمناتبات عليه المناتبات المنتراء المنتراء والنباتية عليه المناتبات المنتراء والمناتبات المنتراء المناتبات عليه المناتبات المنتراء والمناتبات المناتبات المنتراء والمناتبات والمنترات والمنترات والمناتبات والمناتبات والمناتبات والمناتبات والمنترات والمنترات والمناتبات والمنترات والمنترا

وعلاقة علم النفس بعلم مابِمد الطبيعة ، وردود عميةة علىالوضهيين والتجريبيين؟ قبس من فلسفة ﴿ كَانَتَ﴾ الحيالية

<sup>(</sup> منطق -- ۲۲ )

ولا نفس الا نواع الكيميائية والحيوانية والنباتية الا اذا تكورت نفس الشروط واجتمعت ولكن العلم للإ بعبر ون عن قوانين العلم بهذه الصيغة الشرطية ولل بمتقدون ان لأحكامهم صفة كلية دائمة وان شروط الحوادث الطبيعية ستعود في المستقبل كما تكورت في الماضي فالحرارة ستمدد المعادن غداً وفقاً لقوانين ثابتة كما مددتها أمس و وكما تمددها اليوم والقوانين العلمية ليست شرطية عبل هي ثابتة دائمة ولا معني لهذا الاتصال الا اذا كان الكون خاضاً لنظام دائم و وكان لكل شي فيه غابة وكانت الغايات الجزئية مرتبطة فيه بغاية كلية وكانت الحوادث من القول بالسبية وكان الكون مصنوع وفقاً لخطة عامة التجربية ليس أقل خطورة من القول بالسبية وكان الكون مصنوع وفقاً لخطة عامة معقولة والعلم بكشف لنا شيئًا فشيئًا عن أسرار هذه الخطة و

النقر ٠ - ان هذه النظرية مفعمة بالشبهات ٠

1 - فهفهوم الغائية اكثر غموضاً من مفهوم السببية ولا نه يسئلزم ان بكون الكل محدثاً لأجزائه وقال (غو بلو): « ان معنى الغائية لا يضيف الى مسألة الاستقراء اي وضوح» وضوف إليها شبهة جد بدة و اذكيف بعقل أن نكون الواسطة علة الغابة و وتكون الفائية في الوقت نفسه محدثة للواسطة و فالغائية مبنية على السببية و كا ان الاستقراء ضروري للتأويل الغائي و فلا بعقل اذن ان تكون الغائبة أساساً لأمر لا تقوم هي نفسها الا عليه و

٧ - ان العام يربد اليوم ان يستغني عن التعليل الغائي؟ ويستبدل به ايضاحاً علمها مبنياً على فكرة التقيد الطبهعي • فكيف تكون الغائبة أساساً للاستقراء والعلم بعرض عنها شيئاً فشيئاً ولا بل كيف تعلل صور الاحياء وخواص الاجسام الكهمهائية بأسباب غائبة ونحن نكشف في كل بوم عن أسبابها الفيزيائية والمكانيكية • ان العقل لا يسقطيع ان بتجرد في العلم عن مبدأ السببية ومبدأ التقيد ولكنه يستطيع أن يستغني عن الايضاح الغائب حتى لقد قال بيكون « ان البحث عن الأسباب الغائبة عقيم 4 لا بل هو شبيه بهذر ا • موقوفة للاله 4 فلا تلد شيئا • »

٣ - ومن العبث أن نظن أنه يمكن الجمع في العلم بين الغائية والتقيد الطبيعي ، فكل تعليل غائي لحادثة من الحوادث بخرج هذه الحادثة من دائرة التقيد الطبيعي ، ويجعلها خاضعة

للأسباب الغائية ، لا للأسباب الفاعلة ، مثال ذلك اذا سقطت قرمهدة من سطح بناء ، علل العالم سقوطها بالشروط المتقدمة كقوة الربح ، واستمساك القرميدة بغيرها ، وانحناء السطح ، ومقاومة الهواء ، وحكم بأن سقوطها ضروري لاستيفائه جميع الشرائط ، ولكنه افا حكم بأن العنابة الإلهية قد أرادت أن تسقط هذه القرمبدة على رأس هذا الرجل ، وجعل هذا الأمر غابة لسقوطها خرج بذلك عن حدود العلم الوضعي

واذا قبل أن هناك غائية عقلية ، وفل غائية البناء الذي بنشئ القصر وفقاً لخطة المهندس، قلنا أن هذه الفائية لا تنطبق الا على الأعمال البشر بة التي بكون الفعل فيها مسبوقاً بالتصور ، أما الامور الماد بة فهي خاضعة للأسباب الفائية ، ولا نر بد الآن أن نفصل القرل في الفائية ، لأننا سنعود اليها في علوم الحياة وعلم ما بعد الطبيعة ، و ماذكرناه في هذه الباب كاف للبرهان على ان علوم الفيزياء والكيميا غير محتاجة اليها ، ها مسل مبدأ المقيد وقمية ، و الكن هناك مسألتات لا بد من مجتمعا هنا الأولى نفسية والثانية فلسفية ،

# ۱ – اصل مبدأ النقيد

لقد بحثنا هذه المسألة في علم النفس عند الكلام عن مبادئ العقل؛ فليرجع اليها؛ ونضيف الآن الى ما قلناه في علم النفس ما بلى :

ليس مبدأ النقيد فطريًا كما زعم العقليون ولا هو نتيجة لارتسام آثار التجربة في النفس من غير ان يكون لها فيه أثر ، كما زعم التجربييون ، فان النفس لا نقتصر على تسجيل الانطباعات التي تصل البها من العالم الخارجي بل تبدل هذه الانطباعات وتصوغها وفقاً لقوالبها الخاصة ، قال (رببو) « ان الاعتقاد بقانون السببية الكلي ليس هبة مجانية من هبات الطبيعة ، بل هو فتح » من فتوح العقل البشري ، فالعقل الابتدائي يجهل هذا الأمر تماماً ، ويمزج السببية الطبيعية بالتصوف والاعتقادات الروحية والأساطير ، ولا معنى الحادث الطبيعي عنده ، بل كل أمر في نظره معجزة دائمة – ولم يكن العلما، أنفسهم بمتقدون هذا المبدأ في أول الأمر ، فلم بعمموا فكرة القانون الطبيعي ولا جعلوها كلية ، بل أقروها في بعض أقسام العلم وانكروها في أقسامه الاخرى ، فني القرن الثامن عشر مثلاً كانوا بعتقدون ان الطبيعة تعبث ونلعب بنا فلا تسير على نظام دائم ، وبعتقدون أن لنظام الطبيعة شذوذاً وان المستحاثات وألوان الطيف ، ثلاً هي من الخوارق التي لا يمكن لنظام الطبيعة شذوذاً وان المستحاثات وألوان الطيف ، ثلاً هي من الخوارق التي لا يمكن

تمليلها – ولا يزال بعض العلماء في أبامنا هذه بتر ددون في قطبيقها عَلَى علم الحياة • فما هي الأسباب التي حملت العقل البشري عَلَى الاعتقاد بالتقيد ?

هناك سببان ، سبب عملي حيوي ، و سبب اجتماعي

أما السبب الأول فيرجم الى ضرورات الحياة وحاجات الانسان العملية ، لأنه من الصعب أن بعيش الانسان في كون تسبطر عليه المصادفة وتجري حوادثه عبداً • ان كل عمل من أعمال الانسان يستلزم شيئًا من التنبؤ أي حكماً على المستقبل بالاستناد الى الحاضر وحيثلا بوجد النظام لا يمكن التنبؤ • فضرورات الحياة قد علمت الانسان التقيد • ودفعته الى العمل عَلَى أساسه • مثال ذلك أن الفلاح الذي ببذر القمع بعلم وهو مطمئن الى ما بعلم، ان هذه الحبات الصغيرة التي القي جها الى الأرض ستنقلب الى سنابل ، وان الأرض ستأتيأكا ، فعمله هذا بتضمن الاعتقاد بخضوع حوادث الطبيعة لنظام دائم . وقد قلناسابقاً ان العلم قد تو لد من العمل، ومن شر وطه أن بتوصل اليه بالتجربة والصناعة • وأما السبب الثاني فيرجع الى تأثير الحباة الاجتاءية في توليد العلم 6 فقد أثر الاجتماع في عقل الانسان حتى ولد فهد تفكيراً مجرداً عن العوامل الشخصية، وجمله يرقى الى دائرة أعلَى من دائرة حياته الفردبة ، وقد ببنا في علم النفس أثر الحياة الاجتماعية في نْكُونُ المفاهيمِ (علم النفس ٤٩٩ – ٥٠٠) وذكرنا في الفصول السابقة ( ٨٩ ، ٢٤٠) أثرها في تكون معنى القوة والملة والقانون وأشار دوركهايم الىذلك في كتاب الصور الابتدائية للحباة الدبنية (ص-١٨ ٥) فما قاله ان الحكم بأن الأمور المنشابهة تولد الاو رالمتشابهة هو من العقائد الدبنية القدعة التي كان لها اثر في تكون مبدأ السبية فيمكننا اذن بوجه من الوجوه ان نقول ان مبدأ السببية قد تكون تحت تأثير الموامل الاجتماعية واذا قبل ان في الطبيعة ظواهر مطردة كظواهر الملك مثلاً تدل على أن الاعتقاد بالنقيد يرجع الى أسباب كونية اعمق من الاسباب التي ذكرها طاء الاجتماع ، قلنا ان إدراك هذه الظُّواهر المطردة كان مصحرباً عند الأقدمين بكثير من الاعتقادات الدبنية • وفي تاريخ العلوم ادلة نُثبت لنا أن هناك صلة عميقة ببن العلم واللاهوت والسحر فقد نقدم علم النجوم علم الفلك، والشعوذة علم الطب ، حتى لقد قال هنري بوانكاره – وهو من الذين بينوا أثر علم الفلك في تربيــة العقل البشري – لولا علم النحوم الذي تقدم علم الفلك لظل المقل البشري بعتقد الاالطبيعة تفمل أمورها عبنًا ٤ وانها خاضمة للمصادفة والأنفاق ٠

# ٧ - فمِمْ مبدأ النفيد

وهذه الكامة المقتضة عن أصل وجداً التقيد تسهل لنا ادراك قيمته و وتوضح لنا ان هذا المبدأ ليس مبذيًا على ضرورة عقلية مطلقة سابقة للتجربة ولأنهلوكان ملازمًا النوكيب المقل البشري ، مقومًا له لما احتاج المقل الى هذا التعب والنصب في الوصول اليه ولا هو نتيجة لارتسام آثار التجربة في نفوسنا ارتسامً انفماليًا وحضًا ولأن الطبيمة كما قال (استوارت ميل) نفسه لا تمرض علينا الاظواهر وشوشة وخوا متوعًا الطبيمة كما قال (استوارت ميل) نفسه لا تمرض علينا الاظواهر وشوشة وخوا متوعًا وانتظامها لما فكر الانسان في خضوع ظواهر الطبيمة لنظام دائم وكيف نحكم بأن وانتظامها لما فكر الانسان في خضوع ظواهر الطبيمة لنظام دائم وكيف نحكم بأن كل شيء مقيدونين لا نمرف من هذا النظام الاأقله وقدقال (ماخ): «من المحال اثبات صدق مبدأ التقيد او كذبه ولأن هذا البرهان لا يصح الااذا كمل العلم او ثبت لنا منذ الآن كذبه »

ينتج مما نقدم ان الاعتقاد بالتقيد ليس من الضروريات العقلية المطلقة ، بل هو فتح من فتوح العقل البشري ، او فرضية من فرضياته ، او موضوعة من موضوعاته التي احتاج اليها في تفهم حقيقة الكون ، وقد رأيت ان هذه الفرضية قد تولدت من ضرورات الحياة وحاجات الفعل ، وشرائط الحياة الاجتاعية فهي اذن موضوعة حقيقية فرضتها الطبيعة ، وشرعيها الحياة الاجتاعية ، وأبدها العلم بارنقائه فاطأن اليها العقل وسلم بها لنجاحها ، تهم ان القول بالتقيد الكلي أو سم نطاقا مما تسمح به التجربة ، ولكن ارتقاء العلم بوئهد هذا التمميم شيئاً فشبئك ، وكلا كشف العلاء قانونا جديداً من قوانين الطبيعة ذاد المائيم بالتقيد ، وربما استطاعوا في النهابة اي عند بلوغ العلم فايته ، السيحقوا المائيم بالتقيد ، وربما استطاعوا في النهابة العاصة ، وفي التجربة دليل عكى ان وراء الظواهر المنفيرة عناصر بسبطة ثابتة قد بتوصل العقال البشري في المستقبل الى الاحاطة بها كلها ،

ففكرة التقيد هي إذن ، كما قال افلاطون في نظرية المثل ، مخاطرة ، ولكنها عناطرة جيلة لن يندم الفكر البشري على التمرض لها ، ولو فكر في الاعراض عنها على سيطرته على الطهيمة ولعجز عن تفهم حقيقة الكون ...

#### ١- الممارد

- 1 Bernard (cl): Introduction à l'étude de la Médecine expérimentale, 1er p. ch. Il.
- 2 Borel (Emile): Le hasard.
- 3 Boutroux: De l'idée de loi naturelle.
- 4 Bouty: Vérité scientifique, 1. ch. VI.
- 5 Brunschvicg: L'expérience humaine et la causalité physique.
- 6 Durkheim: Formes élémentaires de la vie religieuse. 518-528.
- 7 Goblot: Traité de logique.
- 8 Hume; Traité de la nature humaine, III. p.
- 9 Lachelier: Du fondement de l'induction.
- 10 Mach: Connaissance et Erreur, ch. XIII XIV.
- 11 Mill: Système de Logique, 1. III. ch. VIII.
- 12 Renouvier: Traité de Logique générale.
- 13 Ribot: Evolution des idées genérales 202 229.

#### ٢ – تمارين ومناقشات شفاهية

١ - ادرس تطبيق طرق الاستقراء على تجارب (باسكال) في الضغط الجوي ٠

٧ - هل يستطبع العلم ان يستغني عن فكرة العلة

٣ – معنى المصادفة والانفاق

٤ – آراه (كورنو) في الاستقراء

ما معنى النقيد في وقوع الحوادث وما علاقته بالاستقراء

7 - فسر قول الغزالي الآتي: « ان الافتران بين ما بعنقد في العادة سبباً وما يعنقد مسبباً ليس ضروريًا عندنا ، بل كل شيئين ليس هذا ذاك ولا ذاك هـنما ، ولا اثبات احدهما متضمن لاثبات الآخر ، ولانفيه متضمن لنفي الآخر ، فليس من ضرورة وجود أحدهما وجود الآخر ، ولا من ضرورة عدم أحدهما عدم الآخر ، مثل الري والشرب والشيع والأكل والشفاء وشوب الهواه ، وهلم جرا الى كل المشاهدات من المقترنات

في الطب والنجوم والصناعات والحرف · وان اقترانها لما سبق من نقدير الله سبحانه لخلقها على النساوق لا لكونها ضرورياً في نفسه غير قابل للفرق · · · والمشاهدة تدل على الحصول عشره ولا تدل على الحصول به ، وانه لا عدلة سواه » ( كتاب التهافت ص ٦٦٠٥٦) ·

٧ - ما معنى قولم ان طرية في الانفاق والاختلاف تبحثان في الناحيتين الاثيجابية والسلبية لموضوع واحد .

٨ – اشرح طربقة الاختلاف وقارن بينها وبين طربقة التغير النسبي ٠

# ٣ – الانشاء الفلسني

١ - ما هي الشروط التي تجعل للفرضية قيمة علمية ( البكالوربا السوربة رباضيات - ١٩٢٩).

٢ - أشرح قول (كاود برنار) الآتي: «إن الطربقة التجربية تستند بالتتابع الى الشعور والعقل والتجربة» ( بكالو ربا – فلسفة – كان ١٩٢٥ ) والبكالوربا السورية – فلسفة – كان ١٩٢٥).

٣ - ما معنى تحقق الفرضية وما هي الطرق المتبعة في تحقيقها (بكالوربارباضيات بيروت ١٩٣٣ ) •

٤ - كېف ير ٺتي الفكر من ملاحظة الحوادث الى القوانين (بكالورېا فلسفة كان ١٩٢٥) .

ماهي أسباب الحطأ الأساسية في العلوم (بكالوربا - رياضيات - باريز ١٩٢١)
 ماهي صفات التجربة العلمية (بكالوربا - فلمفة - دبن ١٩١٩)

٧ - ما هو البرهان وماهي أنواعــه المستعملة في العلوم ( البكالوربا السوربة - ` رباضيات ١٩٣٧).

٨ – هل يمكن ان تكون الدقة في تحقيق فرضية من العلوم التجرببية كالدقة في البرهان على نظربة رباضية ( البكالوربا السوربة -- رباضيات ١٩٣٨ )

٩ - ماهو معنى القانون في الاصطلاح العلمي ، بين كيف بوضع القانون ، و اذكر

عَلَى ذلك بعض الأمثلة ( البكالوريا السورية - رياضيات ١٩٣٢ ) .

• ١ - قيل لا بد لاملوم التجرببية من أن يكون لها مبادئ مشتركة ومبادئ مختلفة ؟ اذكر بعض هذه المبادئ ( البكالوربا السور بة - رياضيات ١٩٣٤ ) •

١١ - ماهو أثر كل من العبقر بة والآلات في الكشف العلمي (البكالور با السور بة - رباضيات - ١٩٣٤).

۱۲ – أوضح فكرة (ما لبر انش) الآتية: « انه لمن العجب أن يكون اكثر العلوم نفعاً مفعاً بالظلمات، وان بوجد في العلوم التي لاضرورة لها أصلاً طريق و اضح وسهل» (البكالوربا السورية – رياضيات ١٩٣٦)

١٣ - معنى القانون الطبيعي ( بكالوربا - فلسفة - ليل ١٩٢٥)٠

14 - الاستقراء والاستنتاج ( بكالوربا - رباضيات- رين ١٩١٥)٠

• ١ - المصادفة والتقيد ( بكالوريا - رياضيات - بزانسون ١٩٢٦)

١٦ - ماهو أساس الاستقراء ( بكالوربا - رباضيات ديجون ١٩١٢ )٠

17 — أو ضع فكرة ( لا بلاس ) الآتية : « يمكننا ان نز بداحمال نظربة من النظر بات اما بانقاص عدد الفرضيات التي تستند اليها ، و اما بزبادة الحوادث التي توضعها » ( المكالور با السوربة – رباضيات ١٩٣٧)

۱۸ – اشرح الفكرة الآتية للكيميائي ( اوستوالد ) :العلم لا يروم تأسيس الفرضيات ؟ بل يتوخى حذف ماهو موجود منها • ( البكالور با السور بة ر باضيات – ١٩٤١ )

19 - اشرح العبارة الآنية: « لانظربة تقوم على غير ملاحظة ولا ملاحظة نفيد الاعلى ضوء نظربة من النظربات ·

٢٠ – لماذا اختلفت الفيزبا النجربية عن الفيزبا الرباضية وما هو أساس هذا
 الاختلاف ( البكالوربا السوربة – رباضيات – ١٩٤١ )

# الفصل السادس

# علم الحياة

# ١ - لحنه ناريخينه

لم يستقل علم الحياة عن الفلسفة الا في النصف الثاني منالقرن الناسع عشر كالأن الظواهر التي يبحث فيها اعقد من الظواهر التي تبحث فيها العلوم الفيزبائية والكيميائية ٠

مثال ذلك ان اطباء النصف الاول من القرن الناسع عشر كانوا يملاً ون الجائهم الحياتية بالآراء الفلسفية والاعتقادات الدينية فالروميون كانوا بعتقدون أن ظواهر الحياة ناشئة عن قوة عاقلة مديرة ، فلم يجودوا ظواهر الحياة من تأثير النفس ، و لا أخذوا برأي (ديكارت) الذي فرق بين النفس العاقلة وبين ظواهر الحياة والمادة ،

بل قلدوا (ليبينيز) في قوله ان وظائف الحياة ناتجة عن عمل الروح · والحيو يون من اطباء مدرسة مونبليه كبارتز « Barthez » وغيره زعموا ان ظواهر الحياة ناشئة عن قوة الحياة ، وهي قوة خاصة متوسطة بين المادة والنفس ·

وهذا التعليل ، كما ترى ، شبيه بتعليل الظواهر الفيزيائية والكيميائية في الفلسفة الطبيعية القديمة ، وهو تعليل مدرسي ناقص ، لا يسد خلة ولا بنقع غلة ، بل يضيف الى اسرار الحياة مشكلة فلسفية جديدة .

لذلك رأى علما عدرسة باريز في اوائل القرن التاسع عشر كبروسه « Broussais » ان ببطلوا وكابانيس « Cabanis » وبينل « Pinel » وبيشا « Bichat » ان ببطلوا هذا التعليل ويستبدلوا به تعليلاً علمياً جدبداً ، فقرروا ان الحياة هي معلول لاعله ، وانها ناتجة عن اسباب كثيرة متفرقة في جميع الاعضاء ، قالوا : ان في كل عضو من اعضاء الجسد قوة خاصة مستقلة عن غيرها من القوى ، وان بقاء الحياة انما يرجع الى اعضاء الجسد قوة خاصة مستقلة عن غيرها من القوى ، وان بقاء الحياة انما يرجع الى اعضاء الجسد قوة خاصة مستقلة عن غيرها من القوى ، وان بقاء الحياة انما يرجع الى

اجتاع هذه القوى كلها ، وان الحياة هي مجموع القوى التي تقاوم الموت ( بيشا ) ، ثم جا ، بعد ذلك ( كاود برنارد ) فبين في كتابه الذي سماه « المعرف الى الطب النجريبي » ان خير طريقة بنبغي سلوكها في علم الحياة هي الطريقة التجريبية ، قال : « ان الحياة هي الموت » مشهراً بذلك الى ان تعليل الحياة لا يجتاج الى قوانين غير التي نعلل بها ظو اهر المادة الجامدة ، وقد سلك اكثر العالم ، هذه الطريقة التي وضع ( كلود برنارد ) اصولها ، وغالى بعضهم في ذلك حتى زعموا ال طريقة علم الحياة لا تختلف عن طريقة العلوم الفيزيائية والكيميائية الا بما يستنزمه تعقد ظواهر الحياة من دقة ومهارة ، أما الفرق عندهم بين ظواهر المادة الحية ، وظواهر المادة غير الحية ، فهو كمي لا كيني ، ونزيد الاكن ان نبحث في هذا الأس ! هل الفرق بين ظواهر الحياة وظواهر المادة الجامدة هو فرق كمي فقط ، أم هناك صفات جديدة تميز ظواهر الحياة من ظواهر المادة غير الحية ، وتجعل طريقة البحث فيها ذات شروط خاصة ؟

### ٢- الصفات المقومة لظواهر الحياة

قد يكون القول ان ظواهر الحياة هي ظواهر فيزبائية كبميائية مقدة مبدأ بحث علمي ، وقد بكون مذهباً فلسفياً • الا ان الأخذ بأحد هذين الوجهين ، قبل البحث في الصفات المقومة للحياة ، بؤدي الى الخروج عن الطربقة الوضعبة التي قررنا اتباعها • فلنبحث اذن اولاً عن هذه الصفات •

تمتاز ظواهر الحياة من غيرها من الظواهر بصفتين اساسيتين: الفائية و النظور · آ – الحياة والفائية

أما الفائية فتدلنا ان ظواهر الحياة تجري الى غابة موجبة ، وتتبع في حركاتها نظامًا مهينًا . وهذا ما جعل ( غوبلو ) يقول : « ان موضوع علم الحياة هو دراسة الغائية » وانه بشنمل على وصف الاعضاء والعضويات وببحث عن قوانينها .

ا حوصف الاعضاء ٠ - أما وصف الاعضاء المنفردة - وهو وصف صناعي
 لان العضو ليس منفصلاً عن العضوبة - فيبين لنا ان العضو مركب من عناصر مخصصة
 ومرتبة وفقاً لنظام ثابت محدد ٠ فاذا تبدل هذا النظام وهذا الترتيب تبدلاً عميقاً

اختات وظيفة العضو • فهيئة كل عضو ، ووضعه ، وبنية كل جز • من اجزائه خاضعة الوظيفة التي بقوم بها • وهي تقعاون في سبيل العمل المشترك ، كا ان سلاسل العلل والمعلولات التي أدت الى تكون اجزا • كل عضو ، وحددت عمله ووضعه وهيئته ، يجب ان تكون متحالفة متجهة الى غابة واحدة • اما اذا اتجهت الى غابات مختلفة ، واستقل بعضها عن بعض ، وعاشت ونمت خلاباها نمواً مخالفاً لمصلحة المجموع ، كا في السرطان ، واصبحت سلاسل العلل والمعلولات متعادبة متعارضة ، اختل عمل العضو واحدق به وبالجسد خطر الموت .

٢ - وصف العضوية - أما وصف العضوية - وهي جملة من الأعضاء - فيبين لنا انها مركبة من اعضاء مخصصة ومرتبة وفقاً لنظام ثابت محدد ، وبدلنا ايضاً ان هذه الاعضاء بوثر بعضها في بعض ، وان بينها تعلقاً ، وانها جيمها تابعة لمجموع العضوية ، فسكل ظاهرة من ظواهرها علة من جهة ومعلول من جهة أخرى ، وهذه السبية الدائرية مختلفة عن السبية المستقيمة المتجهة الى جهة واحدة لان الحادثة الواحدة في السببية الدائرية علة ومعلول معا اما في السببية المستقيمة فالحكل معلول علة ، ولكل علة علة سابقة ، وهذا يجمل كل عضو من اعضاء الجسد بقوم بعدة وظائف ، ويجمل الوظيفة الواحدة مشتركة بين عدة اعضاء ، فليس في الجسد نهائياً كما قال احد العلماء المعاصرين ، الا وظيفة واحدة يشترك في القيام بها جميع الاعضاء .

٣ - فيكرة الوظيفة الهضوي و بنضح من ذلك ان فكرة الوظيفة الهضوية الساسية في عام الحياة ، وهي محتلفة تماماً عن فكرة النابع الرياضي، وفكرة البلازم في التغير التي تسكلمنا عنها في طربقة العلوم النيزيائية والكيميائية ولنبين ذلك بمثال: ان الكيميائي بدرس خواص الهمو غاوبين في زجاجة ساكنة ، فيجده بتحد بالاوكسجين وحمض الكربون كما يتحد بغيرهما من الاجسام ، ويجد لهذه المركبات خواص معينة ذات قيمة واحدة ، فيهتم بها كلها على حد سواء ، ويدرس نسب اتجادها ومقاديرها ، اما عالم الحياة فيقتصر على دراسة خاصة واحدة من خواص الهموغاوبين وهي اتحساده بالاوكسجين وحمض الكربون ويجدد لهذه الخاصة عملاً أساسياً في تغذية الخلايا ، بالاوكسجين وحمض الكربون ويجدد لهذه الخاصة عملاً أساسياً في تغذية الخلايا ،

ويشترط في هذه النفذية ان بوجد الهموغاوبين في الدم ، وان يجري معه في دورانه ، وان يصل الى الرئتين ويتحد بالاوكسجين ، وان يمود الى الحلايا ويستبدل بالاوكسجين عض الكربون الى الرئتين ، وان يفوغه في الهوا عن طوبق التنفس ، ويأخذ منه ما تحتاج البه الحلابا من الاوكسجين ، ولا تتم هذه الدورة الدموبة إلا اذا كان هناك شرابين وقلب وأوردة مرتبة ترتيبا محكا ، وكان هناك جملة عصبية تحرك القلب والعضلات وقفص الصدر على نظام مدين ، فلا حياة إذن إلا اذا وجد الهموغلوبين في الدم ، ولا فائدة من وجوده في الدم إلا اذا اندفع في سيل الدوران ، وهذا بدل ان العضوبة كلها تشترك في كل وظيفة من وظاف الحياة ،

٤ - الوظهفة العضوية والفائية ٠ - فالوظهفة العضوبة تختلف اذن عن التابع الرياضي و لا أنها تستلزم اشتراك سلاسل كثيرة من العلل والمعلولات في بلوغ غاية نافعة للكائن الحي في محل محدد وزمان معين ٠ وقد اشار (هنري وغسون) الى غائية الحياة بقوله: ان غابة الحياة وأحدة بسيطة وان الوسائل المؤدية اليها مركبة معقدة ٠ فلا بد اذن في وجود الغائية من وجود سلاسل من العال والمعلولات تكون فيها هيئة الكل حاكمة في وجود الاجزاء على نظام معين ٠

وهذا بدل ان وحدة الوظيفة العضوية ليست وحدة رباضية • وكما انه لا يمكن تشبيهها بالوحدة الرباضية التي تولد جمل الاعداد باضانتها الى نفسها ٤ فكذلك لا يمكن للشبيهها بوحدة الجسم الجامد المؤلف من اجزاء مختلفة ثابتة ٤ لأنها ليست تجانساً تاماً ٥ ولا جملة عددية مكررة ، ولا كميات هندسية متلاصقة ، بل هي وحدة وظيفية تؤمن بقاء الكائن الحي في بيئته ٤ وتولد فرداً جديداً مشابها له ٤ واحداً بصفاته ووحيداً في نوعه ٠

### ب – الحياة والتطور

وهذا الكائن الحي لا يبقى على حال داحدة 6 بل يتغير وينتقل من طور الى آخر ٠ الكائن الحي يغرو ٠ ١ – والكائن الحي يغرو ٠

ونموه هذا ليس ازدباداً في الـكمية فحسب ، بل هو انتقال تدريجي من طور الى آخر على نظام ممين ، فكل طور بتولد من الطور الذي قبله وبولد الطور الذي بعده ،

وفي كل طور لاحق صفات جديدة زائدة على الطور السابق · ان هوبة الكائن الحي ليست هوبة رباضية متجانسة ، بل هي هوبة تكون واتجام الى تحقيق مثال نوعي معين في الزمان والمكان · مثال ذلك ان اوائل اعضاء الجنين لا تنفعه في حيانه الحاضرة ، بل تنفعه بعد غوه • والبذرة ليست بداية حركة فقط ، أو قوة طبيعية ذات كمية ثابنة موجهة الى جهة معينة ، لا تتبدل خلال انتقالها ، بل هي مبدأ مشتمل على عوامل التبدل والنمو والانجطاط التي تنقل الجنين من الطفولة الى الشباب ومن النباب الى الكهولة والحرم · فلا بقاء للكائن الحي الا اذا ثابر على التفير ، ولو سكن أو وقف تطوره اسبب عارض او لمجز مات وتلاشى ·

### ٢ - الكائن الحي يتفذى

يظهر لنا اولاً ان في الكائن الحي شيئًا من التنانض ، لانه لا بيتي الا اذا تغير ، ولا بتغير الااذا بقى على ما كان عليه ، فيتجدد في كل لحظة ويصل حاضره بماضيه ومستقبله مجاضره 6 كأنما هو وحدة في كثيرة او هو بة في تغير ، ولكننا اذا درسنا وظيفة التغذية وأثرها في الجسم انكشف لنا غطاء هذا التناقض • وعرفنا ان الكائن الحي يمنص غذا • من الاجسام الخارجية ٤ وبقلبه الى شكل بماثل للعناصر التي تتكون منها خلاباه ، ثم يطرح الفضلات الزائدة عن حاجه ، والاغذبة خاصة في العالم المادي لنظام ميكانيكي، فاذا امتصها الكائن الحي اخضعها انظام جديد، ثم اذا طرح فضلاتها عادت الى العالم المادي وخضمت لقو انبنه 6 فالحياة هي اذن تمثيل «Assimilation » وعدم تمثيل " Désassimilation » فالتحثيل هو قلب الاطعمة الى شكل مشابه لعناصر الخلايا وعدم التمثيل هو طرح الفضلات الزائدة عن حاجة الخلابا • لنتصور كمية المواد التي يهضمها الانسان في حياته ، ولنقدر وزنها وحجمها ، ثم لنقدر كمية الفضلات التي يطرحها ، الا يحتاج كل منها الى مخزن كبير . فلو بقيت جميع هذه المواد في جسم الانسان من دون ان يطرح منها شيئًا لأصبح حجمه اكبر من حجم النلال 6 الا ان حجم الانسان ووزنه لا يزبدان على حد معين ، كما ان صورته وبنيته لا تختلفان عن هيئة النوع رغم اختلاف الاغذبة التي تناولها في حياته • وقد عبروا عن ذلك بقولهم ان الحياة هي صورة قائمة على مادة ٠

# ۳ -- الكائن الحي ينس ولدأ مشابها له ٠

اذا بلغ الكائن الحي درجة النمو التام انسل اولاداً مشابهين له في بنيتهم وهيئتهم • ووظيفة التناسِل هذه لبست نافعة للفرد مباشرة ، لأنها قد تقضي عليه ، كما تقضي على الذكر في بعض أنواع الحشرات فيموت بعد زواجه • فهي اذن نافعة للنوع • والفرد يخِدم النوع ، وقد يضحي بنفسه في سبيله • فكأن غابة الطبيعة هي بقاء النوع لا بقاء الأفراد • وللولادة في بعض الانواع الحيوانية العليا زمان يسمى زمن الحمل يُو فيه الجنين بجميع اطوار النوع ، ويرسم بسرعة جميع الأدوار التي مرت بها الحياة في إرتقائها • فلا نعرف الفرد إلا اذا عرفنا ما كان عليه اجداده 6 خلال الأزمنة الماضبة • وكما بأخذ الفرد عن اجداده كثيراً من الصفات التي تنزع به الى اصله ، فكذلك ينقل هو نفسه الى اولاده بعض الصفات الخاصة • فانسان اليوم مختلف تمام الاختلاف عن انسات الكهوف ، وهو حلقة في سلسلة طويلة او جزء من كل . والكل هنا هو النوع او الحياة بأجمها • ولا يجوز في عالم الحياة اهمال هذا التطور ، لأن الحياة كما قلمنا ؛ هي تغير وكون ، ولبس هناك الآن اي تمريف لفظى ، او أية ممادلة رياضية ، او اي تلازم في تغير يمبر عن هذا التكوين وبوضح لنا ونونه ، لأن هــذه العلائق المادية لا توضع الا السكون ، اما الحياة فعي حركة وكون وثطور والداع •

النمجة و هل بنتج ما تقدم ان البحث عن الاسباب الفائية عقيم وانه لا محل لها في علم الحياة و هل يجب التوحيد بين المادة الحية والمادة غير الحية والأخذ بالنوضية المبكانيكية الني تذكر استقلال علوم الحياة عن العلوم التجربية الأخرى و وتجعل الحياة تاتجة عن اسباب فيزيائية كيميائية ? لا اهمري وان اختلاف ظواهر الحياة عن ظواهر المادة غير الحية لا يؤدي الى هذه النتائج و نهم ان في وظائف الحياة سلاسل من الاسباب الهيزيائية والكيميائية ولكن وجود هذه السلاسل لا يكني لإيضاح تعاونها واتجاهها الى غاية معينة ولا بد لنا اذن و اذا اردنا ان نفهم حقيقة الوظائف المصوبة وندرك معنى التطور و من انتهاج طربقة جديدة تدعى طربقة التكوين العضوبة وندرك معنى التطور و من انتهاج طربقة جديدة تدعى طربقة التكوين المفوية وندرك معنى التطور و تعلل لنا كل شيء بناريخه وماضيه و ان علم الحياة

يجمع بين هذه الطريقة الجديدة وطريقة العلوم الفيزيائية والكيميائية ، فكل طريقة منها متممة الأخرى وفي استخدارها معاً فائدة علمية عظيمة .

# ٣ – نعريف علم الحياة و نصنية.

يطلق العلاء على علم الحياة في اصطلاحهم كلة بيولوجيا « Biologie » وهي مؤلفة من كلتين ( بيوس – Bios ) ومعناها الحياة و ( لوغوس – I.ogos ) ومعناها العلم ، وموضوع هذا العلم ، كما رأيت ؛ البحث في الحياة والاحياء والأنواع الحيدة ، والحوادث التي تجري في الأحيداء على نوعين فيزبائية كيميائية ، وحيوية ، فالحوادث الفيزبائية الكيميائية مشتركة بين الأجسام الحية وغير الحية ، اما الحوادث الحيوبة نفاصة بعلم الحياة ،

وبنة سم علم الحياة الى قسمين علم الحياة العام « Biologie Générale » وعلم الحياة الحاص « Biologie Spéciale » .

اما علم الحياة العام فيبحث في الحياة وصفائها العامة ، وبنقدم الى عامين علم التشريح « Anatomie » وموضوعه البحث في الحضاء . البحث في وظائف الأعضاء .

واما علم الحياة الخاص فيبحث في الأحياء ، ونسبته الى علم الحياة العام كنسبة الكيمياء الى الفيزياء ، ويشتمل هذا العلم على قسمين هما علم النبات « Botanique » . وعلم الحيوان « Géologie » .

ولكل من هذه العلوم فروع لا حاجة الى ذكرها هنا ٠

### ٤ - طرينة عاوم الحباة

ان علوم الحياة هي علوم تجرببية استقرائية كملوم الفيزياء والكيمياء ، فطريقتها مشتملة اذن على الملاحظة والتجربب والفرضية ، ولكل من هذه الطرائق في علم الحياة شروط خاصة ،

# آ - الملاحظة في علم الحياة

قلنا ان علم النشريح يصف الأعضاء ، وعلم الفيزبولوجيا يدرس وظائفها ، وللملاحظة في كل من هذين العلمين شروط خاصة يجب البحث فيها على حدة .

# ١ - الملاحظة في علم النشريع

بقتصر علما النشريج على وصف هيئة الأعضاء وبنيتها وتركيبها ، فاذا وصفوا هيئة الاعضاء كانت ملاحظتهم خارجية واذا شرحوا الأعضاء وبحثوا في تركيبها كانت ملاحظتهم داخلية .

#### آ – ان الملاحظة الخارجية سطحية

والسبب في ذلك ان اقتصار العالم على ملاحظة هيئة العضو يمنعه من معرفة تركيبه الداخلي ، فيصف شكله ووضعه وحجمه وعلاقته بغيره ويترك النظر في بنيته واجزائه ، ويهتم بالعضو من حيث هو آلة اكثر مما يهتم به من حيث هو حياة ونمو ، وكان القدماء من العلماء لا يستطيعون ان يشرحوا الانسان فكانت ملاحظاتهم الخارجية ، رغم دقتها وسهو لثها ، سطحية ،

#### ب - ان الملاحظة الداخلية أكل من الملاحظة الخارجية

والسبب في ذلك ان تشريح العضو بكشف لنا عن بنيته وتركبه ، ويطلعنا على ترتبب اجزائه ، وهو على نوعين تشريخ الأموات وتشريح الأحياء .

اما تشريح الأموات فقد اوقع العلماء في كثير من الخطأ ، لأنهم كانوا لا يطلعون على بنية العضو الا بعد مونه وتبدل طبيعة اجزائه ، فيحسبون الشرابين الخالية من الدم قنوات لجريان الهواء في الجسم ، ويجدون المعدة على هيئة مختلفة عن هيئتما الطبيعية .

واما تشريح الأحماء فلا يخلو من بعض المحاذير لأنه يجل بوظائف الأعضاء وبفسد نظامها الطبيعي ، وبؤدي في بعض الأحوال الى الموت .

وقد استطاع العلا في ابامنا هذه ان بِعالجوا هذا النقص بطربقة التصوير بالأشعة وهي تظهر لنا اوضاع الأعضاء الداخلية من غير ان تبدل طبيعتها او تخل بوظائفها او تفسد نظامها وحركتها ، ونوصلوا بذلك الى الكشف عن حقائق علمية كثيرة .

ح - ان هذه الملاحظات صناعية

وذلك لأن وصف المضو يستاذم تصوره منفصلاً عن غيرة من الأعضاء ع ويوهم ان له وحدة واستقلالاً صناعياً والحق ان المضوه هو جزء من كل ، لا يمكن فعله عن سائر الأعضاء الا بالتوهم وجبيع الأعضاء تتعاون في سبيل المجموع فيؤثر بعضها في بعض وأذا وصفنا جهاز البصر انتقلنا من الخارج الى الداخل علي من العين الى جميع الأجزاء الداخلية المرتبطة بها فنتبع العصب البصرة خلال المجاميم العضوية المحيطة به حتى نصل الى المراكز البصرية في الدماغ و استعمل في سيرنا هذا مبضماً أو اجساماً ملونة تفصل العصب البصري عن غيره من الاقسام المجاورة له والمحري عن غيره من الاقسام المجاورة له والمحري عن غيره من الاقسام المجاورة اله والمحرورة المحرورة المحرور

غير ان اتباع هذه الطربقة قد أبعد العلما عن معرفة حقيقة المركبات الفيزبولوجية على عنده فاعتبروها متأخرة الذكون بالنسبة الى غيرها من الأجزاء البسيطة ع واضطروا على هذه الصورة الى القول بنظربة الجزء الذي لا بنجزأ في علم الحياة كما قالوا بها في علم النفس مثال ذلك نظربة ( بروكا ) التي تحل الحوادث النفسية في التحويفات الدماغية ونظربة ( النورون ) التي تقول بالجزء الفرد في تشريج الجملة العصبية .

أضف الى ذلك ان هدده الملاحظات الصناعية تحول دون مشاهدة الاعضاء التي لا تمند استطالاتها الى سطح الجسد ، وليس لهدا بحسب الظاهر وظيفة عضوية خاصة ، كالفدد الصم « Glandes endocrines »التي جهل العلما في اول الأمر وظيفتها الحقيقية ، وكالفدة الصنوبرية « Glande pinéale » التي حسبها العلما الأقدمون عينا ثالثة ضارة ، وهدذا خطأ شابع لأنه يخنى عنا وظيفة المركبات الفيز بولوجية وعملها في طبيعة العضوية .

٢ الملامظة في علم الفيزيولوميا

لا تعرف حقيقة المركبات الفيزيولوجية الآ اذا عرفت اعمال الاعضاء ودرست بنيتها ووظائنها .

ا - الوظائف الفيرُبِأَنُهُمْ · - ان عالم الحياة الذي يسلك طربقة علم الفيزيا ، في ملاحظة الوظائف العضوبة يرجع حركات الجسد وحركات اعضائه الى حوادث فيزبائية ملاحظة الوظائف العضوبة يرجع حركات الجسد وحركات اعضائه الى حوادث فيزبائية ملاحظة - ٤٤ )

عضة · فيحصي مثلاً انواع الامخال الموجودة في الجسد ، وببين لنسا كيف تنصل المضلات بالعظام ، وكيف تقوم هذه الامخال باعمالها كما في التقاص العضلي ، والتنبه العصبي ، وببحث عن الحركات التي تدفع اللقمة الفذائية في جهاز الهضم ، او عن الأجهزة التي تؤمن دوران الدم ، فكأن المسألة عنده مسألة ميكانيكية ، او كأن الجسد آلة ، والأحشاء معمل · والناس قد تعودوا اليوم هذه الاصطلاحات واقبلوا على النظربة الميكانيكية من غير ان بفهموها ·

الموظائف الكيميائية ٠ وقد ملك بهض العلما طربقة ثانية في ملاحظة الحوادث الفيز بولوجية وزعموا ان حوادث الحياة ترجع الحالامتزاجات الكيميائية ٤ وحللوا الأغذية التي بتناولها الكائن الحي والفضلات التي يطرحها من غائط وافراز وعرق ووصفوا ما في أنواء المختلفه من تفريق وجمع وتخليل ومزج ٤ واستقصوا أجزاه كل عضو وظيفة كل عصارة أين تفرز ومتى تعمل وكبف تؤثر حتى أصبح الجسم عنده عنبرا كيميائيا وكأن المسألة عنده مسألة كيميائية وكأن علم الفيزيولوجيا فرع من الكيمياه و

٣ - هجر الفيزيا والكيميا عن تعليل ا - باب الحياة ٠ - ولقد تهمق العلما ولك في ملاحظاتهم و فتبين لهم خطل الرأي القائل ان الجسم الحي آلة أو مخبر كيميائي وقد قسموا الاجسام المركبة أولا الى موكبات معدنية ومركبات عضوبة و فلما تبين لهم انه يمكن بالتركيب الكيميائي تجصيل بهض الاجسام العضوبة و كالمكحول مثلاً والوا ان طربقة الكيميا العضوبة لا تختلف عن طريقة الكيميا المعدنية و وان الخلية الحية وافرازاتها هي تركيب كيميائي كفيرها من الاجسام المركبة - ولكن العلما وجدوا بعد ذلك ان لحاصبل الخلايا الحية خواص عجيبة لا يمكن تعليلها بأسباب كيميائية والدن ان الكيميائي الذي يجلل الحيون أو الالبودين في زجاجة لا يجد في خواصها تبدلا بين تجربة وأخرى الما عالم الحباة الذي يحقن الحيوان بألبومين الحمان خواصها تبدلا بين تجربة وأخرى الما عالم الحباة الذي يحقن الحيوان بألبومين الحمان خواصها تبدلا بين تجربة وأخرى الما عالم الحباة الذي يحقن الحيوان بألبومين الحموان و الكلب و فانه يشاهد ان تفاعلات الالبومين تختلف مجسب الحبوان و الكلب و فانه يشاهد ان تفاعلات الالبومين تختلف مجسب الحبوان و الكلب و فانه يشاهد ان تفاعلات الالبومين تختلف مجسب الحبوان و الكلب و فانه يشاهد ان تفاعلات الالبومين تختلف مجسب الحبوان و الكلب و فانه يشاهد ان تفاعلات الالبومين تختلف مجسب الحبوان و الكلب و فانه يشاهد ان تفاعلات الالبومين تختلف عسب الحبوان و الكلب و فانه يشاهد ان تفاعلات الالبومين تختلف عسب الحبوان و الكلب و فانه يشاهد الما عالم الحباة الذي المحتوان المحتوان و المحتوان و

مع انه من الوجهة الكيميائية جسم واحد · فبين الالبوهين المنفصل عن العضوبة والالبوهين الذي في العضوبة اختلاف عظيم لا يعرفه الكيميائي ، بل بعرفه عالم الحياة · اذا فصلت المركبات العضوبة عن الجسم الحي وعومات بمؤثرات فيزبائية وكيميائية بقيت خواصها واحدة ثابتة ، ولكنها اذا بقيت في الاجسام الحية اشتملت على صفات نوعية خاصة ذات طابع فردي ·

وما بنطبق على محاصل الخلابا الحية بنطبق ايضاً على الخلابا الحية نفسها ، فمادة الحلية الحية هي في الحقيقة مادة الحياة ، وقد سميت عناصرها ( بووتئين - Proteines ) للحلية الحية هي في الحقيقة مادة الحياة ، وقد سميت عناصرها ويسمح لنا على الملاحظ و كثيرة تبدلها ، ان المركر وسكوب يزبد قوة حواسنا ويسمح لنا بالاطلاع على بعض دقائق الحلابا الحية ، ولكنه لا يطلمنا على اوضاع عناصرها ، قال : (لوكومت دي نوي Yeb الحية ، ولكنه لا يطلمنا على الحياة الوصني بوصلنا الى حيث يصل الميكروسكوب ، ويستفلق علينا حينا نجد انفسنا امام الميألة الحقيقية » الى حيث يصل الميكروسكوب ، والتحليل الكيميائي بقف بنا ايضاً في منتصف الطربق ، ان اكثر الكواشف الكيميائية والمؤثرات الفيزيائية ، تبدل البرو تتذيات عند التأثير فيها ، والزمان نفسه يفيرها ويبدل طبيعتها ،

يذبج بما تقدم ان علم الحياة قد نقدم وقطع اشواطاً كبيرة على ابدي على الفيزياء والكيمياء وققد حلل الكيميائيون الموكبات العضوبة ووجدوا ان عناصرها لا تختلف كثيراً عن عناصر المركبات الجامدة ، واستطاع ( برتلو ) ان يحصل على الكحول، وهو مادة عريقة في العضوبة ، بتركيبه من مولد الما، ومولد الحموضة والفحم ، ونحا الكيميائيون نحو ( برتلو ) في هذا التركيب ، فحصلوا على مركبات عضوبة أخرى اكثر تعقداً من الكحول ، وظن العالم، ان الجدار الذي بفصل المادة الحية عن المادة الجامدة قد تهدم ، وانه يمكن الانتقال من الكيمياء العادية الى علم الحياة بلا فاصلة ، وقد بينا ان للمادة العضوية التي في الجسم الحي خصائص نوعية تميزها من المادة العضوبة المناهمة عن الجسم الحي خصائص نوعية تميزها من المادة العضوبة المناهمة عن الجسم الحي خصائص نوعية تميزها من المادة العضوبة المناهمة عن الجسم الحي ، وان للكيمياء حدوداً لا قد تمطيع ان تنجارزها ، لان طرقها المناهمة عن الجسم الحي ، وان للكيمياء حدوداً لا قد تمطيع ان تنجارزها ، لان طرقها

العادية تؤدي بالضرورة الى تبديل طبيعة المركبات الحية ، قال لودانتك : «أن شبعي غروبين مركبين من عناصر كيميائية واحدة بنسب منساوية قد بكونان بجسب حالتها الفيزيائية وبحسب نظاءها الخاص ، في نوع معين من المواد ، الأول غذا والثاني مما »(۱) وقال دلبت : « لا بنجم تأثير بعض العلاجات عن تركبها المئوي ، بل عن بعض الزمر الكيميائية أو عن هندسة الذرة وبنائها ، فجذر السولفونال مثلاً يشتمل على خواص منومة ، فاذا عدل تركيب ذرته الهندسي زال تأثيره المنوم ، وعلى العكس من ذلك اذا بدلنا زمرة المتيل بزمرة الاتيل – وهذا لا يخرب هندسة الذرة – بقبت القدرة المنومة على حالها وربما ازدادت »(۱) .

### ب - التجريب في علم الحياة

كان العلماء الأقدمون بعتقدون ان التجربب في علم الحياة غير بمكن ، لاشتباك اعضاء الجسم الحي ، واتحاد وظائفه ، قال كوفيه « Cuvier » : « ان جميع اقسام الحبي متصلة بعضها ببعض فلا تعمل الا مجتمعة ، ومن فصل احدها عن المجموع فقد ادخله في زمرة الاشياء الميئة ، وبدل ماهيته تبديلاً تاماً » .

وقد رد العلماء المعاصرون على هدف الاعتراض وابطلوه بها قاموا به من التجارب الناجحة في علم الحباة ، وحاكوا بتجاربهم هذه فعل الطبيعة في المرض والشفاء ، فالمرض يحدث في الجسم الحي خللاً يبحث العالم عن أسبابه وبقارن بين حال المرض وحال الصحة فيكشف بذلك عن كثير من الوظائف العضوية ، والشف يزبل الخلل عن الجسم الحي ويرجعه الى حالته الطبيعية ، فيساعدنا بذلك على امتحان علممنا بحقيقة الوظائف التي دلنا المرض عايها : وتجارب المرض والشفاء هذه ليست تجارب فاعلة ، بل هي كما قال (كلود برنار) تجارب منفعلة لا تسد خلة ولا تشغى علة ، فعمل العلماء

<sup>1 —</sup> Le Dantec, in, De la méthode dans les sciences, 1 ero Série p. 196

<sup>1 —</sup> Dalbet, in, De la méthode dans les sciences, 1 ère série p. 226 - 7.

على اكمال نقصها بنجربهم الحقيقي تقليداً لها الفيزيا والكيميا وتوصلوا بذلك الى حقائق علمية كثيرة . فمن هذه التجارب الحقيقية تجارب (هارفي — Harvey ) التي أدت الى كشف الدورة الدموية وتجارب (فرنسيسكوردي – Francesco Redi ) التي ايطل بها نظربة النولد العنوي . وتجارب (سباللانزاني – Spallanzani ) في الهضم الصناعي ، وتجارب (بيشا – Bichat ) لمعرفة وظائف الاعصاب الدماغية الشوكية ، واعصاب الجملة الودية ، ولم يجنل التجريب المكان الأول في طريقة علم الحياة الا في القسم الأخير من القرن الناسع عشر ، وتعتبر تجارب (كلود برنار) لمعرفة تأثير الكورار ووظائف الكبد والذخائر الفذائية احسن برهان على نجاح النجريب في علم الحياة ، فيجب اذن على علماء الحياة ان ينهجوا هذا المنهج ، وان بكثريا من هذه التجارب ، وان بعلموا ان التجريب في علم الحياة انما يجري في مركبات عضوية عنده التجارب ، وان بعلموا ان التجريب في علم الحياة انما يجري في مركبات عضوية عنده النجارب ، وان علم الحياة ان الكل عضو من اهضاء الجسم الحي وظائف عندمة لا في عناصر فيزيولوجية منفصلة ، وان الكل عضو من اهضاء الجسم الحي وظائف عندامة ، وان علم الحياة ، وان علم علم ط واحد ،

### ١ - تجارب التهديم

ان تجارب البهديم هي أبيط المتجارب المضوبة واكثيرها استمالاً واذا اردنا أن اردنا أن نعرف وظيفة الأعصاب الجسية او الأعصاب الحركة قطعناها واذا اردنا أن نعرف وظيفة غدة من الفدد قلمناها ولاحظنا الخلل الوظيفي الذي عقب قلعها ولكن هذه التجارب لا تخلو من بعض المحاذير ، لانها تؤديك الى تبديل التوازن العضوي او الاخلال به ، فيصعب على العالم التفريق بين الخلل الذي ولده نزع العضو ، والخلل المتولد من تبدل التوازن العضوي و ان بعض الأطباه بعالجون بعض الامراض يحقن المريض تحت الجلد ، فهل بدل التحسن الصحي الذيك يعقب تنبيه بعض الخلايا المجلد ، فهل بدل التحسن الصحي الذيك يعقب تنبيه بعض الخلايا الموافق علم النافية المنافية و المحلوبة و المحلوبة و المحلوبة المنافية والكن الوظائف العضوية و المحلوبة الاطباء بقارنون المريض الصحيح لمعرفة وظائف الاعضاء المريضة ، ولكن الوظائف النافية والكن الوظائف

# ٢ - التجريب المشمل على نفير نظام الفداء

هناك تجارب أكمل من الأولى ، وهي النجارب التي تطلب من المضو او الجسد كله نم ان يتحرك ويعمل في شروط داخليـة مختلفة عن الشروط الطبيعية المألونة ٠ مثال ذلك ان تبديل الغذاء بؤثر في الكائن الحي ٤ فاذا بدلنا غذاء الحيوان ، كما فعل ( كلودبرنار ) ، شاهدنا مثلاً ان آكاة الحشائش الصائمة تفدو آكاة لحوم أي أنها تتغذى بلحمها – وهذا يظهر لنا وظيفة الذخائر الغذائية وبدلنا ان تخصص الجهاز الهضمي إنما هو أمر ظاهري فقط - ونحتن دم الحيوان بقليل من السكر لاحداث أسباب ( الداء السكري ) ، ونستمين بمادة الكورار الممييز الاعصاب الحسية من الاعصاب المنبهة المحركة ، وقد استخرج العلماء من هذه التجارب علاجات كثيرة لا مراض مختلفة ؟ فأعطوا المصابين يفقر الدم حديداً 6 ومنعوا المصابين بالداء السكري من أكل السكر • ولكن هذا التجربب لا بؤثر في عضو واحد فقط ، بل يحدث تفاعلاً عاماً في مجموع اعضاء الجسد • الا ترى الاطباء يصفون أدوبة واحدة لمعالجة اسماض مختلفة ? ان هناك أدوية تخِتلف باختلاف الازباء ، بكاد الاطباء يصفونها لشفاء جميع الامراض . فمن الصعب اذن حصر تأثير الدواء في عضو معين وببان كيفية هذا التأثير وحدوده وماهيته ، ومع ذلك فان هذه التجارب التقرببية لا تخلو من الفائدة لانها تكشف لنا عن كثير من الحوادث ، كتماون اعضاء الجسد وتأثيرها بعضها في بعض وأتحادها في سيل غاية واحدة ٠

# ٣ - النجريب المشمّل على نغبر شرائط البيلة

وهذاك تجرب آخر بنضمن تغيير شرائط البيئة الني بعيش فيها الكائن الحي من غير ان بتعرض لتغيير نظامه العادي وغذائه الطبيعي من فيوضع الكائن الحي في شروط جديدة من الحوارة والضغط والضوء والرطوبة مثم تلاحظ النبدلات التي تحدت فيه تحت تأثير هذه العوامل وقد استند العلماء الى هدا النوع من النجريب للبرهان على صحة نظرية التبدل ( Transformisme ) وتسرعوا في قياسهم هذا الأن النبدلات التي تجدث

في الكائن الحي قد تكون ناشئة عن تأثير البيئة، وقد تكون ناشئة عن طفرة فجائية في التفاعلات الوظيفية ( Mutationnisme ) • أن جواب النجربة عن هذه الامور لا يزال اجمالياً • ويختلف تأوبل العلماء له بحسب آرائهم الفلسفية ولا يزال قسم عظيم من تأثير البيئة مجهولا لدبنا • ان القول بأشمة تجتاز الجو وتخترق أجسامنا يحملنا على الظن ان لبعضها تأثيراً قوياً في حوادث الحياة • فكيف نميز تأثير هدده الاشعة من تأثير العوامل الأخرى • ان المسألة لا تزال محاطة بكثير من الأسرار •

### ٤ – ا-ثحالة شكرير الثعرير

مما يسهل تمييز العلل والمعلولات وتحديد القوانين في الفيزياء والكيمياء امكان تكوير التجربة في شيء واحد أو في أشياء من نوع واحد وليس كمثل هذا الامر شيء في علم الحياة ولأن الكائن الحي الذي يتأثر بشيء من الاشياء في المرة الأولى يصبح في المرة الثانية اكثر ميلاً للاحساس بذلك الشيء أو عدم الاحساس به مثال ذلك اذا حقنت حيواناً في جده للمرة الأولى بسنت تر مكعب من المصل لم يحدث ذلك في جسمه اي رد فعل ولكن اذا حقنته مرة ثانية بسنت تر مكعب من المصل لم من المصل نفسه أحدث هذا المقدار في جسمه رداً عظياً او صدمة كبيرة واذا كورت التجربة نفسها قتلت الحيوان و وتسمى هذه الحادثة التي كشفها (ريشه — Richet ) النبوليلاكسيا « Prophylaxie » أو فرط التأثر والتأق وهي عكس البروفيلاكسيا « Prophylaxie » أو الوقابة ولا تزال حقيقة هذه الاور و رغم تقدم العلم و الكائن الحي ببدله و ويجمل المجرب عاجزاً عن اعادته الى حالته الأولى و

ولا فائدة من تكوار التجربة في شخص آخر ؟ لان اختلاف الأوزجة يجمل نتائج التجربة مختلفة بحسب الافراد • وكما كانت المؤثرات عضوبة كانت ردود الفعل متبابنه • ان هذه الملاحظات تبين لذا ان التجارب الفيزيائية والكيميائية مضادة للتجارب الحياتية • فردود الفعل في التجارب الأولى ثابتة على نمط واحد ، اما في الثانية فهي فير ثابتة ، ومتبدلة •

# ٥ – استحالة التركيب النجربي في علم الحياة

ان احسن تحقيق تجربي للذكرة هو ان تحال الحادثة وتركبها من المناصر التي كشف عنها التحليل و فالكيميائي يحلل الماء الى مولد الحوضة ومولد الماء و ثم يركبه من هذين المنصرين و اما في علم الحياة فان هذا التركب متعذر و نعم اننا نستطيع بالصناعة ان تركب بمض الحوادث المضوية و فنضع بمض الأغذية في اناه ذي حوارة معينة و ونصب فوقها بمض المواد و فتتبدل الأغذية كما تتبدل في المعدة والامعاء وتسمى هذه الحادثة هضها صناعيا ولكننا اذا احدثنا فعل المضم باستعال مواد مستخرجة من العضوية كاللهاب وعصارة المدة والبسين والصفراء لم يكن هذا الفعل صناعيا بمجموعه و لأن هذه المواد مستخرجة من العضوية كلان هذه المواد مستخرجة من العضوية ، فعي تتكون في الجسد وتصب فوق الأغذية عند وصولها الى المدة والأمعاء و ننحن نحاكي بعملنا هذا فعل الطبيعة في المفتم و ونحقق بالتجربة شروط التقاه العلل والمعلولات و ولا يتم هذا النلاقي الا على ضوء المقل و فنه المطأ الفاضح إذن أن ننسي انفسنا و ونفغل تأثيرنا في هذا الالتقاء الصناعي و ونهزو التقاء سلاسل العلل والمعلولات في الجسد الى المعلولات المعلل والمعلولات في الجسد الى المعلول والمعلولات في المحدة والانتهاء المعلولات في المحدة والانتهاء المعلولات في المحدة والانتهاء المعلولات في المحدة والانتهاء المحدة والانتهاء المحدة والانتهاء المحدة والانتهاء المحدة والانتهاء المحددة والانتها والمحددة والانتهاء المحددة والانتها والمحددة والانتها والمحددة والانتهاء المحددة والانتهاء المحددة والانتهاء المحددة والانتها والمحددة والانتها والمحددة والانتها والمحددة والانتها والمحددة والانتها والمحددة والانتها والمحددة والانتها والمحدد والمحدد والمحدد والمحدد والمحدد والمحدد والمحدد المحدد والمحدد والمحد

منطق

وكما ان فعل الهضم الذي نحدثه بصب المواد العضوية فوق الأغذية ليس صناعياً تماماً وكذلك لا نحدث الهضم الصناعي التام باستعال المواد الكيميائية بدلاً من المواد العضوية ؟ لأن وظيفة الهضم تستلزم ان بقع في هدف الكتلة الفذائية اصطفاء ، فيمتص الدم بعضها ، ويطرح بعضها الاخر خارج الجسم ، نم اننا نستطيع ان نضع جهازاً يقرب حادثة الامتصاص من حادثة الحلول ( Osmose ) ، واكن هذا الحلول المعوي خاضع لغاية معينة ، الا وهي تغذبة الحلايا ،

ويما يشبه هذا التجريب أيضاً نجساح العلماء في تحربك قلب الضندعة أو السلحفاة بعد فصله عن الجسم ، واحياء بعض الأنسجة العضوية المسلوخة عن الجسد بوضعها في مصل صناعي ، وتلقيج بعض القنافذ بغاز الفحم ، وبيوض الضفادع بالشق ، فالعسالم

لم يخلق في هذه التجارب قلب الحيوان ونستجه وبيوضه ، بل و جدها حاضرة ؛ وجمع بين سلسلة أخرى من العلل والمعلولات ، فاقتصر في عمله هذا على الجمع بين السلسلةين بتأ ثير العقل .

وقد يقال ان البرمان على امكان التركيب النجربي لا يحتاج الى تركيب اعضاء معقدة كأعضاء الحلقات الحيوانية العالية ؟ لأنها لم تبلغ هذه الدرجة من التعقد الا بعد تطور طوبل . وأتى لذا ان نحاكي بفعلنا الصناعي هدذا الفعل الطبيعي الذي احتاجت الطبيعة في انجازه الى زمان طويل . فيكفينا اذن ان نبرهن على امكان تركيب الخلية الحية هر القضية الأساسية ، تركيب الخلية الحية هر القضية الأساسية ، فلو صع ذلك لما احتاج الاس الى برهان آخر ؟ فهل وفق العلماء الى تركيب الخلية في الحليا النبريائية والكيميائية لقد بينا سابقاً ان تجليل البروتئنيات بتأثير العوامل النبريائية والكيميائية بفسدها وببدل طبيعتها ، فكيف يمكن والحالة هذه تركيب أبسط الكائنات الحية من هذه العناصر المفسدة ، قال ( لوكومت دو نوي ) : « لما طبقت الكيمياء طرائقها القاسية على البروتئنيات – وهي العناصر الأساسية في المادة الحية الكيمياء ، فكا ان الحداد الذي كسر الفونوغراف بمطرقته لا يستطيع أن بؤلفه بجمع انتفاض وتونيا وكاو تشوك ، كذلك العالم الذي حل مادة الحياة القاض من خشب ونحاس وتونيا وكاو تشوك ، كذلك العالم الذي حال مادة الحياة لا يستطيع ان بركبها بجمع عناصرها المشوهة التي أفسدتها عقاقه الكيمياء » .

هل يجب إذن انكار ثمرة الملاحظة والتجرب في علم الحياة ? لا لهموي ٠ ان الملاحظة والتجربة قد أظهرتا لنا كثيراً من سلاسل العلل والمعلولات في الاجسام الحية ٠ وهذا أس جليل إذا قيس بعمل علماء الحياة في الماضي بوم كانوا يهملون سلاسل العلل والمعلولات ، ويبحثون في الروح والمبدأ الحبوي وغير ذلك من الامهرار ٠ الما الآن فقد اصبح المجربون ببحثون عن الأسباب التي تحرك الأجمام الحية – فكيف تتجرك هذه الاجسام ? ما هي الآلات التي تستخدمها في حركتها ? – وما هي الامتزاجات الكيميائية التي تحدث فيها ? – وبنبغي لعالم الحياة ان بنظر أيضاً في صلاسل العلل والمعلولات ، وان يسمى لا دراك تلاقيها ٤ حتى اذا عجز عن ايضاحه فيزبائياً أو كيميائياً والمعلولات ، وان يسمى لا دراك تلاقيها ٤ حتى اذا عجز عن ايضاحه فيزبائياً أو كيميائياً والمعلولات ، وان يسمى لا دراك تلاقيها ٤ حتى اذا عجز عن ايضاحه فيزبائياً أو كيميائياً

فرض له فكرة موجهة أو غابة ، واستمان في ذلك كله بفكرة الركبات العضوبة أو الوظيفة الحيانية ، أو فكرة تعاون الاعضاء في سبيل حباة المجموع ، ان هدفه الافكار هي السراج المنير الذي يضيء في الوقت الحاضر طربق علماء الحياة ، ويزبل بعض شبهاتهم ، ويخفف في الوقت نفسه من غلوائهم .

## ج – الاستقراء في علم الحياة

بنتج بما تقدم ان طريقة الاستقراء تستلزم في علم الحياة كثيراً من الدقة لكثرة الاختلافات الفردية ، وتطور الكائنات الحية .

### ١ – خطر الاختلافات النوعية والفردير

لقد تبين لنا بالملاحظة والتجرب ان تأثير بعض المواد في الكائنات الحية يختلف بحسب الأنواع والأفراد مع ان خصائص هذه المواد من الناحية الكيميائية واحدة وتأثير مصل الحصان في الأرنب يختلف عنه في المهز أو الانسان وكا ان نقل الدم من انسان الى آخر يختلف تأثيره بجسب معطى الد، وآخذه وقد أشار علم اليوم الى حادثة هامة في علم الحياة هي حادثة المنابوليزم الأساسية « Métabolisme basal » ومعناها المنسبة بين كتلة الغذاء التي تناولها الكائن الحي والمكية التي انتفع بها منها وقال: ( بلانقفول - Plantegol ) ان حادثة المنابوليزم هي الحياة نفسها وفاذا قسنا بأجهزة خاصة متأبوليزم الكائنات الحية في الحالة الطبيعية وجدناها تختلف في النوع الواحد من شخص خاصة متأبوليزم الكائنات الحية في الحادثة الما بين اختلافات الأفراد وبيجب علينا والحالة الى آخر و والحالة الطبيعية أو العادية انما هي وسط بين اختلافات الأفراد وبيجب علينا والحالة هذه ان نكون كثيري الاحتياط والحذر عند الحكم على النوع بما حكمنا به على الفرد و

### ۲ – خطورة النطور

ليس تغير الكائنات الحيـة وهما من اوهام الحواس بل هو امر حقيق يجب الرجوع اليه في تفهم مسألة الحياة ، ولكن هـذا التغير لا بوافق الاستقراء ، لان الاستقراء مبني على امكان رجوع الحوادث نفسها الى غير نهابة .

ان حوادث الوقاية والتقأ تدل على ان الافراد انفسهم بتطورون ، وان المؤثرات

لا تحدث فيهم دائماً ردود فعل واحدة ، ولهذه الملاحظة قيمة كبيرة عند الاطباء ، انهم بةولون بوجود المرضى لا الامراض ، ويعلمون ان الاحوال تختلف من فرد الى آخر ، واكن العلم بالفرد ليس علماً ، لا علم كما قال أرسطو الا بالكليات ، ولوكان الافواد بتطورون والانواع ثابتة لسهل سلوك طربق الاستقراء في علم الحياة ، فهر ان الانواع نفسها تتبدل تدريجباً وتفتقل من طور الى آخر ، ويحتاج حدوث تفيير بسبط في صفات النوع الى آلاف السنين ، ان الف سنة عند علما التطور لاقصر من لحظة بسيطة ، فينبغي لنا اذن ان نبحث عن نتائج هذا التعلور ، وان نمين اتجامه ، وان نبحث عن أصل الانواع ، ما هي حقيقته ، هل بتطور كل نوع على حدة ، ام تتشعب الانواع بعضها من بعض كما تتفر ع اغصان الشجرة من الجذع ، ان نظرية التعلور قد استهوت اليوم افئدة العلماء ، ولا يمكن ايضاح بعض الحوادث الحياتية الا بها ، فهل يمكننا كن نهم عويض ، وسنعود اليه عند المكلام عن المبادي، والنظريات ،

# ٣ - الاستقراد الفيزيائي والاستقراد الحياني

فمن الصعب إذن في علم الحياة ان نعرف الى أي حدد يجب التقيد بالاختلافات الفردية والنوعية من جهة ، والنظر في تطور الأنواع من جهة أخرى ، حتى لقد قال أحد الفلاسفة المعاصرين: « اذا قلنا بوجود قوانين حياتية صادقة في كل زمان ومكان ع نسينا ان الصفة المقومة للحياة هي القطور ، فالاستقراء الفيزيائي مطلق في كل زمان ومكان ع اما الاستقراء الحياتي فنسبي ع لا بنطبق على جميع الأزمنة والأمكنة ، ومكان ع اما الاستقراء الحياتي فنسبي ع لا بنطبق على جميع الأزمنة والأمكنة ، ان قوانين الفيزياء هي خلاصة الماضي وطلبعة المستقبل ، فعي إذن ثابتة ، أما قوانين الحياة فتدل على وضع معين من اوضاع الحاضر أو دور من أدوار التطور ، ولا تنطبق الا على قسم من الماضي وجزء من المستقبل » .

فهل يجب إذن انكار القوانين الحيانية ? - لقد بينا سابقًا ان هناك قوانين طبيعية مبنية عَلَى دراسة ، 1كبر عدد من الحوادث سماها العلماء قوانين الاحصاء ، وهي

حدود متوسطة مستخرجة من الأحوال المتشابهة تقلب كثرة الحوادث الى وحدة الوسط (ص ٢٥٢ — ٢٥٣) • فالقوانين الحياتية تدخل في هذه الزمرة من القوانين الوسط ولا بعيبها ان تكون حدوداً متوسطة • فاذا قبيل ان القوانين الحياتية لا تنطبق الاعلى جزء من الزمان لاختلاف لوزام الحياة باختلاف التطور ، قاننا لعل ذلك واقع أيضاً في علم الفيزياء نفسه • الا بقول العلماء ان العالم المادي نفسه بتطور ، وان تطوره التدريجي بطيء جداً • فما يصدق على علم الفيزياء يصدق أيضاً على علم الحياة ، ولكل من هذين العلمين فائدة من معرفة اتجاه النطور • ان ظواهر الحياة تخني وراء ها تعقداً عظيماً ، فاذا استقصى العالم جمهم التبدلات وأحاط باختلاف سائر الصفات ، توصل الى قوانين طبيعية شبيهة بالقوانين الفيزيائية التي سماها ( بوانكاره ) قوانين العدد الأكبر •

### ٥ - النصنيف

ان موضوع علم الحباة العام هو البحث في تكون الاجسام الحية ، ووظائف الحياة ، وقوانين تبدلها ، أما موضوع علم الحيوان والنبات فهو البحث في صفات الأحياء ، المتشابه منها والمختلف ، ثم جمعها في زص عامة ، واظهار علائقها وتلازمها وثرتيبها ، فالعالم الحياتي يمنى إذن بمد الملاحظة والتجربب بالتصنيف والتعربف .

# ١ - ان النصنيف هو الشرط الاول في اللغة والعسل والعلم

ان معنى التصنيف هو وضع الاشياء في زمر مرتبة على اساس خاص يسهل معها معرفتها وتمييز افوادها وانواعها والانتفاع بها • ونحن نصنف الأشياء الطبيعية تصنيفاً عفوياً • فنضع الموجودات المنشابهة والحوادث التي تحدث فينا تأتيراً واحداً في زمر واحدة ونصنف الأشياء اضطراراً لبسهل علينا تذكرها والرجوع اليها واستخدامها • وقد استمان الانسان بالتصنيف منذ وجد على ظهر الارض ، بدل على ذلك ما حفظته كل لفة من الأمهاء الها وضعها الانسان للموجودات والحوادث والصفات والافعال ، فكل امم عام كشجرة وزهرة وانسان وفرس بدل على جملة من الأشياء المنشابهة ،

وكل صفة كحسن وقبيح وسار ووؤلم تدل على خاصة بميزة ، وكل فعل كضرب وفكر وأحسن بدل على زمرة من الأعمال المتشابهة الصادرة عن الفاعل ، فالانسان يتعلم التصنيف وهو بتعلم الكلام ، ويصنف الاشياء المتشابهة بحسب تأثيرها فيه وانتفاعه بها ، فالدئب مهروب منه والولد معطوف عليه ، وكما الن اللغة تقتضي التصنيف فكذلك العلم ببدأ بتصنيف الحوادث ووصفها وارجاعها الحي الوحدة ، وقد بينا في تطور العلم التجريبية (ص ، ١٩٠) ان التصنيف هو الهدف الاول للعالم الطبيعي ، لا بل هو الخطوة الأولى التي كشفت له عن وجوه التشابه والاختلاف بين الحوادث وارتقت به من التعميم البسيط الى التعميم المنظم ، وادخلت على مباحثه شبئاً من الترثيب ، فالرياضيات والفيزيا والكيمها قد بنيت في أول أمرها على التصنيف ، وعلما الحيوان والنبات لا يزالان حتى الآن احوج العلوم الى هذه الطربقة ، وهي طريقة صعبة لتعقد والنبات لا يزالان حتى الآن احوج العلوم الى هذه الطربقة ، وهي طريقة صعبة لتعقد الأشيا التي تبحث فيها ، وكثرة اختلافها وتبدلها ،

## ۲ - النصنيف الطبيعي و النصنيف الصناعي

يختلف القصنيف بجسب الغابة التي يرمي اليها ، فاذا كانت غابته عملية كان صناعبًا ، واذا كانت علمية كان طبيعيًا .

والصنيف الصناعي • - ان عابة التصنيف الصناعي هي قبل كل شي عملية ، فهو يسهل علينا أولاً تذكر الأشباء التي نصنفها ، لأنه بقلب كثرة الاوصاف الخاصة التي تطلعنا عليها الحواس الى عدد محدود من الصفات العامة المضبوطة • وهو يسهل علينا معرفة الشيء بين عدد كبير من الاشباء الحيطة به ، فيوفر علينا تشتت الجهد وضهاع الوقت والتصنيف الصناعي لا به: مد على ملاحظة جميع الصفات بل بقتصر على ملاحظة الصفات الظاهرة أو الخارجية الدائمية التي يسهل تمييزها من غيرها والانتفاع بها ، ويهمل الصفات الخفية او الانتقالية التي تلعب دوراً عظياً في تطور الكائنات الحبة ،

وهذا بدل على ان التصنيف الصناعي خاضع لقواعد · فهو بستند الى صفات موجودة لا الى صفات خيالية ، والخِتلف بحسب الأساس الذي اختساره المصنف · ولا حد

للأسس التي يمكن اختيارها لتصنيف مجموعة من الاشياء ، ونقص التصنيف الصناعي يرجع الى اعتماده على الصفات الظاهرة دون الخنية الأساسية ، ففيه اختيار لا تجكم ، واختيار الصفات يراعى فيه عادة غابة عملية خاصة ، ان ( لينه ) مثلاً اعتمد في تصنيفه الصناعي على صفات حقيقية ذات قبمة نسبية ؟ ولم يتمكن في أول العلم من تصنيف الأشياء على أساس غير هذا ، فالأشياء توضع أولاً في زمر وأصناف موقتة ، ثبدل زمرها وأصنافها بارتقاء العلم ،

الثهنيف الطبيعي - ان غاية التصنيف الطبيعي نظربة ، وهي تقتضي الكشف عن العلائق الضرورية التي تربط صفات الأشياء بعضها ببعض لوضعها في نظام واحد وايضاح الصلة بين أنواعها ٤ وترتيبها على أساس ترتيبها الطبيعي ، وهذا يستلزم الاحاطة بجميع صفات الاشياء لا ببعضها فقط ٤ ولا يمكن تحقيق ذلك الا اذا بلغ العلم غابته وأدرك نهابته ، و لا يستطيع عالم واحد ان بتصدى لتصنيف جميع الموجودات ٤ لذلك كان لزاماً على العلماء ان بتعاونوا فيتولى عالم النبات تصنيف النباتات وعالم الحيوان ثصنيف الجيوانات ، وعالم الكيمياء تصنيف العناصر ،

## ٣ – طريقنا الشحليل والتركيب في الغصنيف

يسير العقل في التصنيف على طربقة التحايل أو على طوبقة النركيب وأما طوبقة النحايل فهي ان نلاحظ الموجودات التي تولينا تصنيفها ونقايس بينها على ونبين وجوه تشابهها واختلافها ونضع المنشابه منها في زمرة واحدة ونطلق عليها اسماً واحداً بدل على منهوم محدد و مثال ذلك اننا نقايس بين العرب والروس والامريكيين فنصفهم في نوع واحد هو نوع الانسان ونقايس بين السلوقي وكلب الحراسة وكلب الجر والكانيش وغير ذلك من الأفراد ونصنفها في نوع واحد هو نوع الكلاب وبقابل كل نوع من هذه الانواع كلي مجرد جامع للصفات المشتركة بين الافراد وذا قايسنا بين الافواد حصلنا على نوع أعلى من الانواع والسابقة مثل الحيوان فانه كلي بقال على الانسان والخيل والكلاب وهو اع من السابقة مثل الحيوان فانه كلي بقال على الانسان والخيل والكلاب وهو اع من

الكليات الأولى وقد بكون الشيء جنساً لأنواع ونوعاً لجنس مثل الحيوان للجسم ذي النفس فانه بنس الله نوعه وللانسان والفرس فانه جنسها (۱) و لكنه بنتهي الارتقاء الى جنس لا جنس فوقه ويسمى جنس الاجناس فكا بنتهي الانحطاط الى نوع لا نوع تحته ويسمى نوع الانواع وهذه الاجناس والانواع بهضها وشتمل على بهض فها صدق على الجنس الأعلى يصدق على النوع الأدنى وما صدق على النوع الأدنى وما عدق على الافراد كالانسان لزبد وعمرو والفرس لهذه وتلك ا

واما طربقة التركيب فهي معاكسة لطربقة التحليل · مثال ذلك ان طريقة التحليل تنقلنا من الفرد الى النوع ، أي من الصفات الجزئية والوظائف الخداصة الى الصفات المكلية والوظائف العامة · أما طربقة التركيب فتنقلنا من السكلي الى الجزئي ، فنبدأ بالخلية لأنها نقطة الابتدا، في كل تطور عضوي ، وهي ذات صفات عامة غير معينة ، تنطبق على عالم الحيوان ، ثم نتبها في نموها ، ونرى كيف تنطبق على عالم النبات كما تنطبق على عالم الحيوان ، ثم نتبها في نموها ، ونرى كيف تتعقد وتتخصص ، وكيف تلبس وشاحاً من الصفات المتبابنة ، فتصبح حيوانا فقارياً ثم حيوانا لبونا ، ثم نوعاً من انواع اللبونة ، ثم فرداً من افراد هذا النوع ، مختلفاً عن فيره من الافراد ،

#### ٤ - مبادي، النصنيف

قال كوفيه Cuvier » و جوسيو « Jussieu » و آغاء يز « Cuvier » ان المقل بستند في نصنيف الموجودات الى ثلاثة مبادي ، وهي :

- ١ مبدأ تلازم الأشكال ٠
- ٣ مبدأ ترتيب الصفات وتبعيتها
  - ٣ مبدأ النسلسل الطبيعي •
- ولنبحث في كل من هذه المباديء على حدثه ٠

١ - مبراً تلازم الا شكال ٠ - ليست صفات الكائنات الحية ذات خطورة واحدة ٠
 فبمضها بتغير أو يزول من غير ان بنبدل بتغيره وزواله شيء في حياة الفرد ٠ كالقامة

<sup>«</sup> ١ » ان سينا ، النجاة ، ص - ١٠٤ •

واللون • ان الخنشار نبات ضعيف في أوربا ، ولكنه في المناطق الاستوائية شجرة كبيرة ، والانسان يختلف لونه من عرق الى آخر ، ولكن تركيبه العضوي ، ونم هذا الاختلاف ، واحد • فهده الصفات ليست أساسية • ولكن هناك صفات أخرى متلازمة ، اذا وجدت إحداها وجدت الثانية معها ، واذا تغيرت ، فعي متلازمة في الوجود والتغير والزوال • مثال ذلك ان شكل الاسنان • لازم اشكل الفك وشكل عظم الكتف ( اللوح ) والاظافر ، وأنبوب الهضم ، وقد سمى (كوفيه ) هذا التلازم قانون تلازم الصفات « Principe de la correlation des formes » أو تناسب الصفات • وعلما الطبيعة يستندون الى هذا المبدأ في تقسيم الموجودات الى أنواع مختلفة ، فيصنفون الموجودات ذات التناسب الواحد في نوع واحد ، فاذا أرادوا أن يعرفوا الصفات الاساسية المقومة للفرد يجثوا عن النوع الذي وضع فيه ،

٢ مبدأ ترتب الصفات وتبعبتها ٠ - لا بقتصر العلم على وضع الكائنات الحية في طوائف وأصناف حسب اتحادها واختلافها في الاوصاف والخواص الطبيعية ، بل يرتب صنوفها وأنواعها وفقا ً لمبدأ ثرتيب الصفات وتبعيتها « -Principe de la subor dination des caractères » اننا اذا نظرنا في صفات الأجناس والانواع وحِدنا بعضها أعم من بعض • فصفات الحيوانات الفقاربة مثلاً أعم من صفات اللبونة ، لأنها لا تشمل اللبونة فقط 6 بل تشمل الطبور والزواحف والضفادع والأمماك 6 والصفات العامة ترأس الصفات الخاصة ، لا بل هي أكثر منها خطورة ، لان الحيوان لا يكون لبوناً الا اذا كان فقارباً ؛ ولكنه قد بكون فقارباً ولا يكون لبوناً • فخطورة الصفات تجِتلف إذن بحسب تعلقها بعضها ببعض وتسمى الصفات العامة رئيسة أو متبوعة ، والصفات الخاصة مرؤوسة أو تابعة · وقد بين ( فون بائر - Von Baër ) ان هذه الصفات تتولد في الجنين بحسب قيمتها ودرجة خطورتها ٤ فالرئيسة تتولد قبل المرؤوسة ، ويمكن ترتببها بحسب تاريخ ظهورها . ولا يخفى ان ترتبب الأنواع بحسب تبعية الصفات ليس بالأمر السهل ، لأن علائق الصفات بعضها ببعض ليست ثابتة ، فقد تكون خطورة العضو في هذا النوع أعظم من خطورته في ذاك ، وقد تخِتلف قيمته في النوع نفسه يجسب أدوار تطوره ٠

فاذا سلكنا هذا الطربق وعملنا بجبداً ثرتبب الصفات وتبعيتها ، كان النوع هو أول الزس العلمية ، لانه مؤلف من صفات مرتبة بعضها فوق بعض ، وهو اكثر ثبوتاً من السلالة ، ويختلف عنها بصفة ثانية ، وهي ان قصالب الافراد المنسوبين الى انواع عنافة لا ينتج على الاكثر شبئاً ، أما تصالب المنسوبين الى سلالات مختلفة فمنتج على الأغلب ، ويحكن ترتبب الحلقات صاعداً على الوجه الآتي : الضرب « Variété » والسلالة ويحكن ترتب الحلقات صاعداً على الوجه الآتي : الضرب « Famille » والسلالة والرتبة « Genre » والنوع « Espèce » والحنس « Genre » والشعبة « Embranchement » والمالم « Règne »

٣ - مبرأ النساس الطبيعي • - حبنا صنفنا الانواع ورتبناها بحسب تلازم صفاتها و تبعيتها • فكيف نرتبها عندما تكون الصفات الرئيسة فيها واحدة ، اي كيف نرتب اللبونة والطبور والزواحف والضفادع والاسماك في سلسلة الحيوانات الفقارية • هل نضع اللبونة في أول السلسلة والاسماك في آخرها • ان المبدأ الذي يجب الاستناد اليه في هذا الثرتيب هو مبدأ التسلسل الطبيعي « Principe de la série naturelle » • الانواع بعضها من بعض بحسب درجة تكاملها ، فيضع اللبونة منها في اول السلسلة لتأخرها • ويضع الاسماك في آخر السلسلة لتأخرها •

### ٤ - حقيقة النصنيف وفيمتم الفلسفية

ما هي قيمة التصنيف الطبيعي ، وما هي درجة دلالته على الوجود الحقبتي · ان الجواب عن هذه المسألة يحتاج الى معرفة حقيقة النوع ، لان النوع هو الوحدة الحياتية القائمة على المشابهات الوراثية الدائمة · وقد انقسم العلماء في تعليل حقيقة النوع الى فريقين :

فالقريق الاثول هو الفريق القائل بثبوت الانواع ككوفيه وجوسيو وغيرهما . وهم يزعمون ان الحياة قد اكتست بعدد محدود من الصور التي وهبها الله للمادة ، وجعلها ثابتة كثبوت الاشكال الهندسية ، فكأن صفوف الأحباء من فصائل واجناس وانواع أطر صلبة وقوالب مشدودة خلقها الباري، تابة ، فلا تتبدل صفائها ولا تتغير حدودها ،

<sup>(</sup>١) راجع معجم الالفاظ الزراعية بالفرنسية والعربية للأُمير مصطفى الشهابي • ( منطق — ٣٦ )

والانواع لا تلد انواعاً جديدة مختلفة عنها ، لأنه لا قرابة ولا اختلاط ولا قصالب بينها ، فانسان اليوم لا يختلف عن إنسان الأسس ، كما أن افراد النحل لا تزال تنسج اقراص العسل على منوال الماضي – والقائلون بذوت الانواع يحتجون ، لاثبات رأيهم ، هما يشاهدونه في الأحياء من ترتبب في الاعضاء وعقم في الهجائن ، ويزعمون ان التصنيف يكشف لنا عن مفاصل الوجود ، ويعبر لنا عن منطق الالمله ، وهندسة الابداع ، وخطة الكون ، وترتبب الوجود .

والفريس التأني كلامارك وداروين وهيكل وغيرهم من العلماء المعاصرين يزعمون ان الانواع تتبدل ، وان الاجسام الحية الحاضرة قد تولدت من تغييرات متنابعة بطيئة أو سربعة ، وأن الصور الحاضرة مشتقة من صور قديمة مختلفة أو من صورة قديمة واحدة ، قال داروين : ان جميع الحيوانات والنباتات قد تولدت من اربع صور ابتدائية أو خمس على الانحتقاد ان جميع الحيوانات والنباتات نازلة من صورة ابتدائية واحدة »، والسبب في ذلك عندهم ظاهر ، وهو :

آ - ات نتائج الاصطفاء الطبيعي عجيبة جداً ، فهو يجدث في الحيوان والنبات تبدلات حقيقية تدل على استعدادهما العظيم لقبول المصور والاشكال المختلفة .

٢ - ان علم المستحاثات قد كشف لنا اليوم عن انواع حيوانية مجهولة كاللبائن البوائض « Mammifères-ovipares » والطيور الزواحف « Oiseaux reptiles » والطيور الزواحف « Poissons invertébrés » وهي تدل على انتقال الكائنات اللافقارية « Poissons invertébrés » وهي تدل على انتقال الكائنات ألحية من طور الى آخر » وتقرب امر تبدلها من الأذهان .

" - ان علم تكوين الجنين بكشف لنا عن الأطوار المتتابعة التي صهت بها الكائنات الحية ، وبظهر لنا قرابتها عاويدل على ان نطور الفرد « Ontogénie » وبند نطور النوع « Phylogénie » وان جنين الانسان مثلاً بنتقل من صورة المسمكة الى صورة الضفدع، ومن صورة الضفدع لملى صورة الحيوان الزاحف ثم بتخذ أخيراً صورة اللبون.

٤ - ان بقاء بهض الأعضاء في الجسم الحي بدون عمل بؤيد نظرية التبدل ، اذ كيف نملل بقاء الزائدة الدودية في الانسان والقرد مثلاً ، اذا نحن اهمانا تاريخها الحياتي ، ان هذه الاعضاء كانت على الاغلب متممة لهيئات عضوية قديمة ، ولكن النبدل قد افقدها قيمتها في الهيئات العضوية الحاضرة .

• - ان ايضاح اصل الانواع بنظربة التبدل أبسط من ايضاحها بنظربة الثبوت •

# أما الاسباب التي نبعث على تبدل الانواع فهي:

١ - تأثير البيئة - اذا تبدلت البيئة تبدل الكائن الحي ، فاما ان إوآلف شرائطها الجديدة ، واما ان يزول .

٢ - تنازع البقاء - ان الكائنات الحية تتنازع في سبيل الحصول على الخداء
 فيقهر القوي منها الضعيف ، ولا يبتى الا الاصلح والاحذق والأنسل للولد .

\* الوراثة تحفظ في النوع الصفات الناقعة التي اكتسبها الغرد وبدبهي ال لتظربة الثلور الراكبيراً في تغيير وجهة نظر العلما في التصنيف فالاجتاس والانواع عند علما البطور ليست صوراً مخلدة ثابتة ، بل هي اشكال متبدلة ، وغاية التصنيف عنده هي وضع الانواع في شجرة انساب توضع العلاقة بين الفروع والاصول وتبين الصفات الأساسية التي اختلف بها كل فرع عن اصله وعن غيره من الفروع في الشجرة الواحدة ، فاذا أدى التطور الى اختلاف الصفات غير العالم شبكة التصنيف فكل تصنيف الكائنات الحية لا يمكن أن يكون الا موقتاً ، ولكن التصنيف لا يخلو عند علما التطور من كل قيمة علمية ، لان تبدل الكائنات الحية بطي ، فلا يستلزم عند علما التحليف الكائنات الحية يجسب ذلك تغيير تصنيف الكائنات الحية يجسب نظمة الصفات وتلازم الاشكال يكشف لذا عن قرابة الانواع وتسلسل انسابها وتفرعها من شجرة الحياة وببين لنا الأصل الذي تفرعت منه الشجرة جميعها ،

وسواء اسلمنا بنظرية ثبوت الانواع أم ذهبنا الى ما ذهب اليه علماء التطور فائن المنصفيف في كلا الحللين قيمة علمية لا تنكر وفائدة فاستنبة لا تجمع م

## ٦ – النعريف

التعريف هو تمثيل الشيء في الذهن من جهة محمولاته ، وهو اما ان بكون بالاشارة واما ان بكون بالاشارة واما ان بكون بالكلام .

فالتعربف بالاشارة هو ان تشهر الى الشيء وتذكر اسمه فنقول في تعريف الفرس: هذا فرس وهو طربقة نلجأ اليها في تعليم الاطفال عناصر العلوم ·

والتعربف بالكلام اما ان يكون بلفظ مرادف لامم الشيء بكون اوضع منه كقولك في تعريف اللبث هو الأسد · واما ان بكون على مبيل التمثيل كقولك في تعريف الحيوان هو مثل الانسان والفرس والطائر · واما ان يكون على سبيل المقايسة كقولك في تعربف النفس هي التي تقوم من البدن مقام الربان من السفينة ، واما ان يكون مركبًا من الصفات الذاتية المقومة للشيء وهو المسمى بالحد ·

وبنقسم التعربف بنوع آخر من القسمة الى تعربف عملي وتعربف نظري • فالتعربف العملي مطابق للتصنيف العلمي •

التعريف العملى – ان التعريف العملي هو قول مركب من الصفات الخارجية الدائمية كفهو اذن شبيه بالرسم المشتمل على الصفات العرضية اللازمة 6 مثل تعريف الأشياء المألوفة بصفائها الظاهرة على طربقة المعاجم القديمة فتقول في تعريف الهر انه حيوان صفير ذو مخالب بفترس الفأر ٠

من الصعب ان يستغني العالم عن هذا التعريف العملي في اول البحث العلمي اسهولته ، وأثره في توضيح الشيء المعرف ، وكثيراً ما بلحاً العقل اليه عند تعذر التعريف بالحد ، الا انه لا بدل على ما هية الشيء المعرف ، وليس له في البحث العلمي الا قيمة موقتة ،

النعريف العلمى • - اما النعربف العلمي فهو النعربف الكامل او النعريف بالحد • وهو كما يقولون ، تحابل تام لمفهو م اللفظ الدال على الشيء ، مثل تعريفنا الانسان بالحيوان الناطق • وبنقسم الحد الى تام وناقص ، فالحد النام هو القول الدال على ماهبة الشيء •

والحد الناقص هو الذي لا يستوفي جميع ذاتيات الذي ، ولا بكون مساوياً له في المعنى، بل في العموم ، فيحصل منه التمهيز الذاتي فحسب دون معرفة الذات .

والدلالة على الماهية بجسب اصطلاحنا هي دلالة المطابقة والتضمن لا دلالة الالتزام ، فالحد المتام مؤلف إذن من الصفات الذاتية المقومة للشيء وهو أصمب انواع التعريف لانه بتطلب ملاحظة دقيقة ، ومقارنة بين الأشياء ، وتحليلاً لصفاتها المختلفة ، وتمييزاً بين الذاتي منها وغير الذاتي ، أضف الى ذلك ان العلوم الطبيعية في تطور مستمر ، وهذا التطور بغير وجهة نظر العلماء ، فيقلب الصفات الذاتية عندهم الى عرضية ، والعرضية الى ذاتية ، وهذا كله بدل ايضا ان الحد غير منفك عن التصنيف ، بل هو والتصنيف المان مترادفان بكمل احدهما الآخر ، فانت لا تستطيع ان تصنف الا اذا عرفت الصفات التي يتألف منها الحد ، ولا تستطيع ان تركب حداً دالاً على ماهية شيء الشابهة له في جنس مشتمل عليها كلها ، فالتصنيف والحد يرميان اذن الى غابة فكرية واحدة ، وهي تبسير معارفنا وتسهيل الانتفاع بها ،

قواهر الحد . - يجب ان بكون الحد مركباً من الصفات الذاتية ، النابئة لا من الاعراض المتبدلة ، وهذا بدل على ان الاءور التي تحد انما هي الانواع لا الانواد ، لأن الفرد مؤلف من صفات ذاتية وعرضية مماً ، أما النوع فمؤلف من صفات ذاتية فقط ، والحد لا بقناول الا الصفات الذاتية ، ولا بدل الا على النوع ، وتنقسم قواعد الحد الى صلبية وايجابية ،

اما القواعد السابية • - فتوجب ان بكون الحد النام مساوياً للشيء المعوف في مفهومه فلا يزيد على صفاتة الذاتية شيئاً ولا بنقص منها شيئاً • وتختلف وجهة النظر في هذا الامر نجسب الشمول وبحسب التضمن •

أما التضمن فبقتفي ان بكون الحد مساوياً للشيء ، فلا يدخل أبي مفهومه أبة صفة عرضية ، ولا يخرج منه أبة صفة ذاتية نوعبة ، بل يمال الثيء في الذهن من جهة

صفاته الذانية كلما ، وبكون دالاً على ماهيته · ويعبر الفلاصفة عن ذلك بقولهم يجب ان يكون الحد دالاً على حقبقة الشيء كلما ·

وأما من جهة الشمول فيحب ان بكون الحد عاماً ، اي يجب ان بدخل فيه جميع افراد النوع المعرف وان يخرج منه غيرها · فاذا لم يشمل جميع افراد النوع ، كان غير جامع ، واذا شمل غيرها كان غير مانع ، وبعبر الفلاسفة عن ذلك بقولهم يجب ان بكون حد الشيء جامعاً لأمثاله ، مانعاً لاغياره .

و اما القواعد الديجابية و - فنقنضي ان بكون حد الشيء مشتملاً على جبع صفاته الذاتبة المقومة لنوعه و ولما كانت هدده الصفات مثلازمة و كان بعضها رئيساً وبعضها مرؤوساً امكن تأليف الحد من الجنس والفصل والفاس الجنس هو الصفة الذاتبة العامة التي يشترك فيها الشيء المعرف مع غيره من الانواع والفصل هو الصفة الذاتبة الخاصة به و فتعرف الانسان بقولك هو الحيوان الناطق والناطق والناطق فصله و وبعبر العلماء عن ذلك بقولهم يجب ان يكون الحد مركباً من الجنس القربب والفصل النوعي والفصل الموادل والفصل الموادل والفصل الموادل والفصل الموادل والفصل الموادل والفصل الموادل والفصل والفصل الموادل والفصل والفصل والفصل الموادل والفصل والف

« Definito fit per genus proximum et differentiam specificam. »

و يمكننا عملاً بهذه القاعدة ان نعرف الانسان بقولنا هو لبون ذو بدين 6 فاللبون هو جنسه القربب وذو البدين هو فصله النوعي و لما كان النقاري مشتملاً على اللبون كان النقاري هو جنسه البعيد ، وكانت صفة الفقاري في اللبون رئيسة وكانت جميع الصفات الأخرى مرؤوسة ، فاللبون فقاري ذو دم حار وذو تنفس رئوي بسيط الخر ، وجميع هذه الصفات منلازه ، فاذا اردنا بعد ذلك ان يكون الانسان مفرداً عن غيره من الحيوانات اللبونة الأخرى ، لزمنا الله نورد فصله القريب الذي يقومه تحت الجنس من الحيوانات اللبونة الأخرى ، لزمنا الله من غيره ، فاذا أورد الجنس والفصل معا تمت ماهية الشي ، وان كان للشي الواحد فصلان أو عدة فصول وجب ايرادها معا ، اذ كانت ذاته مؤلفة من مجموع ذلك ،

الحد العلمي والرسم • - ينتج بما تقدم ان الحد العلمي يختلف عن الرسم الاسم هو قول بعرف الشيء من خواصه أو اعراضه التي هي لوازم تخصه جلتها بالإجماع ، واكمل انواع الرسم ما وضع فيه اولا الجنس القربب للشيء ، ثم قيد بجواصه كلها ، كقولتا في الانسان انه حبوان ضحاك مستمد للعلم مشاء على قدميه عريض الاظافو بادي البشرة • واذا لم بوضع فيه الجنس واقتصر على اللوازم والموارض التي تخصه ، كان رسما ناقصا ، وكثيراً ما ندخل في الرسم آراء نا الشخصية وعواطفنا وانطباعاتنا النفسية ، فيختلف رسم الشيء الواحد من شخص الى آخر ، مع ان الشيء الواحد لا بكون له الاحد واحد ، ولا بدخل في حده الاعدد معين من الصفات ، وهي الصفات الذاتية المقومة الدالة على الماهية ، فالحد يظهر العلاقة الضرورية التي تربط الصفات الذاتية بعضها ببعض ، ولما كان غير شخصي ، كان اكثر فائدة من الرسم الصفات الذاتية بعضها ببعض ، ولما كان غير شخصي ، كان اكثر فائدة من الرسم وأدق منه وأثبت ، وهو الطريقة التي بتبعها العلماء في ايضاح المعافي و تثبيتها ، أما الرسم أو الوصف فهو طربقة الأدباء .

والرمم في العلوم الطبيعية متقدم على الحد في الزمان ، فلا يوصل الى الحد في أغلب الأحيان الا عن طربقه ، ولولاه لما اتضع الحد ، مثال ذلك ان العقل لم يصل الى حد التنفس الا بعد ان وصف بدقة اعضاء التنفس المختلفة ، وبذيتها ، وحركة كل منها ، وجريان حمض الكربون في الدورة الدموية نحو الرئتين لطرحه خارج الجسم ، واستبدال الاوكسجين به ، ولولا الرمم لما فرقنا بين الصفات الداتية والصفات العرضية في الاجناس والانواع ، ولا ألفنا حدوداً دالة على الماهيات ،

الحد النجريبي والحد العقلى • - ان هذه الحدود النجر ببية تختلف عن الحدود الرياضية أو العقلية بموضوعها وصفتها وعملها •

ان موضوع الحدود الرياضية مثالي محض ، إذ الاعداد والأشكال هي ابداع فكري ، لبس من شأنها ان بكون لها في العالم الخارجي مثال ، أما الحدود التحريبية فتدل عَلَى أشياء .وجودة ، والعقل بولد الحدود الرياضية دفعة واحدة ، لأنها من كبة

من القانون الذي بولد الاعداد والاشكال؛ فلا حاجة فيها الى الاقتباس والتدريج ، أما الحدود التجرببية فلا يصل العقل اليها الا بالتدريج و البحث الطوبل .

والحدود الرياضية تامة كاملة ، ونعنى بذلك انها مساوبة لموضوعها ، مطابقة لمفهومها من أولها ، فحد الدائرة الذي وضعه اقليدس لا بقل ضبطاً واحكاماً عن جميع الحدود التي كشف العقل فيما بعد عنها ، اما الحدود التجرببية فعي موقتة على الاكثر لاتصبح تامة دالة على الماهية الا اذا بلغ العلم نهابة السكمال ،

ولما كانت الحدود التجرببية مستندة الى التصنيف ، وكان التصنيف غير نهائي ، كانت المعاني التي تمثل أنه النهن مختلفة بحسب التصنيف المعتمد عليه ، مثال ذلك ان قلنا في حد الانسان انه لبون ذو بدين أورد هذا الحد الى أذهاندا افكاراً مختلفة ، واختلفنا نحن ايضاً كما اختلف هيكل وكوفيه في تأويلها بحسب التصنيف الذي اعتمد كل منها عليه ،

أما الحدود الرياضية فليس فيها سبب من أسباب هذا الاختلاف ولا باعث من بواعث هذا الشك لاستغنائها عن التصنيف ·

وقصارى القول ان صفة الحدود التجريبية مضادة لصفة الحدود الرياضية ولكل منها عمل مختلف عن الآخر و فالحدود الرياضية تبدع المعاني المعرفة ، وتلعب دوراً هاماً في اول العلم لانها نقطة الاستناد ، لا بل هي الاساس الذي ينشي، الرياضي عليه احكامه وجراهينه و أما الحدود التجريبية فتلعب دوراً هاماً في آخر العلم ، لأنها انها تكنسب بالبحث العميق والتحليل ، والاستقراء الطوبل؛ فالحدود المقاية هي اوائل الرياضيات ، أما الحدود التجريبية فعي نهاية العلم الطبيعي ونتيجته .

# ٧ - المماناة

للاثلة « Analogie » أثر كبير في علوم الحياة ، لانها اساس الاستقراء ، واصل كثير من الفرضيات التي يضعها العلماء لتعليل الحوادث الحيوبة .

<sup>(</sup>١) المشاكلة هي اتفاق الشيئين في الحاصة ، كما ان المشابهة اتفاقهما في الكيفية ، والمساواة اتفاقهما في الكمية ، والمماثلة اتفاقهما في النوعية ٠٠٠٠ والموازاة اتفاقهما في جميع المذكورات ، والمناسبة أعم من الجميع ، والمضاهاة شعبة من المهاثلة ( كليات أبي البقاء ، ص – ٣٣٩ ) .

والماثلة نوعان : فاما ان نكون صفة من صفات الأشياء ، واما ان نكون نوعاً . « Raisonnement par analogie » من انواع القياس ونسمي عند ذلك تمثيلاً

# ١ - المماثلة صفة من صفات الاشباء

فاذا كانت المائلة صفة من صفات الاشياء ، كان المراد منها النشابه في التناسب أو مراعاة النظير بين الحدود المختلفة ، مثال ذلك الماثلة التي فجدها في الرياضات في حالات التناسب والتناظر ، وقد تبلغ الماثلة في التناسب درجة المساواة ، وتنقلب الى وحدة كالماثلة المعبر عنها في العلاقة :

ں <del>=</del> ---

وقد تكون الماثلة أخص من علاقة المناسب ع كالماثلة التي نجدها بين المتوالية المعدية والمتوالية المندسية و فان هاتين المتواليتين تتفقان في ان كل حد من حدودهما مركب من الحد الذي قبله ومن قاعدة ثابتة و وتختلفان في ان التركب فيها لا يجري على نمط واحد و كالماثلة التي نجدها بين اجزاء بهض الاشكال الهندسية و فان فرعي المنحني بتفقان في التناظر ع ويختلفان في ان احدهما موجب والآخر سالب والماثلات في الخواص النهزيائية والكيميائية أكثر عدداً من الماثلات في الخواص الرياضية ع مثال ذلك الماثلة بين الصوت والضوء والماثلة بين جسمين لاتفاقها في الاتحاد وبتفقان في انتشارهما عن طربق الأمواج و والماثلة بين جسمين لاتفاقها في الاتحاد عجسم ثالث و بحيث بتألف من ذلك سلسلتان متوازيتان و

وفي خواص الاجسام الحية بماثلات كثيرة نوحي بها اشكال الاحياء ، وبنية اعضائها ووظائفها ، كالماثلة بين الرئتين والفلاصم والقصبات ، والماثلات التي بكشف عنها المقل في الأدب والنين والاخلاق كثيرة ، فمنها ماهو مادي ، ومنها ماهو معنوي ، ومنها ماهو ، شترك بين الاشياء الحسية والاشياء المعنوية ، وهذه الماثلات توحي بكثير من التشابيه والحجازات والامثال والرموز ، لذلك كانت القدرة على كشفها عظيمة الخطورة ، وكان الاستعداد لادراكها صفة من صفات العبقرية ، (منطق — ٣٧)

# ٢ - الممايدة نوع من انو اع القباس

واذا كانت الماثلة نوعاً من انواع القياس كان الراد منها الحكم على شي معين لوجود ذلك الحكم في اشيا اخرى معينة ؟ على ان ذلك الحكم كلي على المعنى المنشابة فيه ٠ فهو اذن بنقلنا من تشابه بعض العلاقات المعلومة الى تشابه بعض العلاقات غير المعلومة ٠ مثاله حكم (نيوتون) على الالماس بأنه كالزبت قابل للاحتراق لانه يشبهه في المقدرة على كسر أشعة الضوء ٢ وحكم آخرين على الصوت بأنه بنعكس كالضوء لأنه يشبهه في المسود بأنه بنعكس كالضوء لأنه يشبهه بن انتشار الامواج – وقد اهتدى علاء الكيمياء الى بعض مركبات الكور ومولد الحموضة ومولد الماء مثل : CIO4 H ( CIO3 H ( CIO H) وقد ادرك فافترضوا فياساً على ذلك ان هناك مركباً آخر وهو الاجسام نحو الارض وحركة القمر حول الارض وحركة القمر حول الارض وحركة الكواكب كلها حول الشمس ، فاستخرج من ذلك كله قانون الحافة على المنافسة والنضال ٢ وبين الحياة الطبيعية ، فاستخرج من ذلك كله قانون تنازع البقاء ٠ المنافسة والنضال ٢ وبين الحياء العليه مسائل النلقيح والمعالجة بالمصل ٠

# ٣ - النميل يجمع بين الاستقراء والاستشاج

والسبب في ذلك اننا نشاهد قابلية الاحتراق مثلاً ملازمة في الزيت لقابلية كسر الاشعة فنحكم بان هاتين الصفتين مرتبطنان بقانون طبيعي ، ثم ننظر الى الالماس فنرى انه يشبه الزبت في قابلية كسر الاشعة ، فنستنتج من وجود هذه الصفة فيه انه قابل للاحتراق ، فنحن لا نستطبع ان نحكم حكماً كلياً بتلازم قابلية كسر الاشعة وقابلية الاحتراق وارتباطها بقانون طبيعي الاعلى اساس الاستقراء ، ولا نطبق هذا التلازم المكلي على حالة الالماس الخاصة الا بالاستنتاج ، فني النمثيل كما ترك استقراء المكلي على حالة الالماس الخاصة الا بالاستنتاج ، فني النمثيل كما ترك استقراء واستنتاج معا ، اما الاستقراء فيوصلنا الى القول بوجود التلازم بين صفتين في شيء معين ، واما الاستنتاج فيجعلنا نطبق هذا التلازم على شيء آخر ، مين مشابه للشيء معين ، واما الاستنتاج فيجعلنا نطبق هدا التلازم على شيء آخر ، مين مشابه للشيء

الاول ببعض صفانه و ونسمي الشيء المقيس عليه أصلاً و والمثال المقيس فوعا والصفة أو الصفات التي هي أساس الحكم جاءماً و فاز بت في مثالنا السابق هو الأصل و والالماس هو الفرع و والصفات اللازمة هي الجامع و فاذا سمينا الاصل (سم) والفرع (سم) وسمينا الصفة الأولى ( س ) والثانية ( ح ) كان وجود التلازم بين ( س ) و ( ح ) في الفرع تابعاً لدرجة مشابهته للأصل و كما كان النشابه بين الفوع والاصل اعظم كان احتمال وجود التلازم بين الصفات الجامعة أكبر و

# ٤ - الممثبل لا بفير الا الغان أو مجرد الاحتمال

ان النم يل في العلوم الرياضية بوصل الى ننائج بقينية ، لانه يستند الى أوليات عقلية ومبادي مستقلة عن النجرية ، أما في العلوم النجريبية فانه لا بفيد الا الظن أو مجرد الاحتال .

والسبب في ذلك ان التمثيل يستند الى الاعتقاد بوجود التقيد الطبيعي في الحوادث فيدرك العقل التلازم الواقع بين الصفات في الأصل ، فيميل الى تعميم هذا التلازم وتطبيقه على الفرع ، ولكن قد يشترك مثالان في صفة أو في صفات كثيرة ، ولا بتوتب على ذلك اشتراكها في صفة أخرى ، ولذلك كان التمثيل لا يفيد الا الظن أو مجود الاحتال ، الا ان درجات الاحتال فيه متفاوتة بحسب نوع الصفة أو الصفات المشتركة ، فاذا كانت الصفات الجامعة عرضية ، كانت نتيجة التمثيل ظنية ، واذا كانت العلمى ،

والواقع ان الخطأ قد بتسرب في المرحلة الأولى من النمثيل ، اي عند الانتقال من الخاص الى العام ، مثال ذلك خطأ (نبوتون) في قوله ان جميع الاجسام الكاسرة للضوء قابلة للاحتراق ، لان العقل لا يستطيع ان بطبق في هذا النميم طوق الدول التي يسلكما في الاستقراء العلمي ، فيتسرب الخطأ بسهولة في مرحلة التمثيل الأولى ، وقد يتسرب الخطأ في مرحلة التمثيل الثانية ، أي عند الانتقال من العام الى الخاص ،

لان العقل لا بنتقل في هذا الاستنتاج من الشيء الى الشيء نفسه كما في العلوم الرياضية الله بنتقل من الشيء الى الشيء المشابه له والفرع المقيس قد يختلف بكثير من الصفات عن الأصل المقيس عليه أو عن المثال المجرد الذي استندنا البه والله وتنهاوت ان الدليل المستند الى التمثيل لا يفيد الا الاحتمال وأما درجة احتماله فتتفاوت بحسب عدد نقاط الاختلاف وخطورتها من جهة و وبحسب عدد الخواص المجهولة ونسبتها الى الخواص المعلومة من جهة أخرى » و

# ٥ - المقايسة بين المثيل والاستفراء والاستنتاج

ان الملاحظات السابقة تساعدنا على المقايسة بين التمثيل والاستقراء والاستنتاج: فالاستقراء العلمي ينقلنا من الحوادث الجزئية الى القانون العام • وهو بقبضي ات تكون الحوادث الجزئية التي يشتمل عليها القانون متشابهة تشابها تاما • أما الحوادث الجزئية التي نستند اليها في التمثيل فمتشابهة تشابها ناقصا • اضف الى ذلك ان الملاقة التي نعممها في الاستقراء هي علاقة حقيقية لارتكازها على طرائق علمية موثوق بها • أما العلاقة التي يوصلنا اليها التمثيل فشرطبة • فالبقين في ننائج الاستقراء تام • أما التمثيل فلا بغيد الا الظن ولا يزبل الارتياب •

وفي الاستنتاج بنتقل الفكر من الحكم على كلي الى الحكم على جزئي أو جزئيات داخلة تجت هذا الكلي وهو لا يخرج عن نطاق مبدأ الهوبة ولأن البراهين الممول عليها في الاستنتاج تسمح بازالة الاختلافات من الحدود المتنابعة وفهو اذن بنقل الفكو من الشيء الى الشيء نفسه وأما التمثيل فلا يسمح بازالة هذه الاختلافات ولا بنقل الفكر من الشيء الى الشيء نفسه و بل الى شيء آخر مشابه له و

لذلك كان النمثيل دون الاستقراء والاستنتاج في الدلالة على الحقيقة · وهو مضاد لهما في الشروط ، اذ الاستقراء والاستنتاج مبنيان على شروط متشابهة فقط ، اما المتمثيل فمبني على شروط متشابهة وشروط أخرى متبابنة · ولما كانت الاحكام المتشابهة انما تبني

على الشروط المتشابهة ، كان التمثيل دون الاستقراء والاستنتاج في مرتبة اليقين ، أضف الى ذلك انه ينقلنا من حد الى آخر من غير ان يطلمنا علَى علاقة هدده الشروط بعضها ببعض .

# ٦ -- تعليل المماثلة

انقسم الفلاسفة في تعليل الماثلة الى عدة فوق ، وذهبت كل فوقة منهم في ذلك مذاهب مختلفة ، وتنحصر هذه الفرق عندنا في فرقتين اساسيتين الخيالية والا ليم ، والا ليم ، أما الخيالية فهي نظربة (فيثاغوروس) و (أفلاطون) و (الاسكندربين) ، وهم يرون ان في العالم نفسا واحدة تتجلى صورها المختلفة في الأشياء ، وسواء أكان العالم عقلياً أم حسياً فان الأشياء تتشابه بطبائهها وتختلف بصورها ، واختلاف الصور لايدل على اختلاف الطبائع ، فكما بترجم الانسان عن افكاره وعواطفه وأهوائه باشارات ورموز ، ليس بهنها وبين ما تترجم عنه أقل تشابه ع كذلك تترجم الصور العقلية والحسية عن نفس العالم الواحدة المنبئة في الأشباء ، ولو كانت عقوانا كاملة والخلقية والحسية عن نفس العالم الواحدة المنبئة في الأشباء ، ولو كانت عقوانا كاملة الكشفنا عن هذه النفس وأدركنا علة تشابه الصور ،

وقد ذهب (اببنيز) في تعليل الماثلة الى ما ذهب اليه افلاطون فزعم ان الماثلة انما ثرجع الى نتيجتين طبيعيتين من نتائج مبدأ العلة الكافية ، فالنتيجة الأولى هي السماة ببدأ المبهات « Principe des indiscernables » والنتيجة الثانية هي المسماة بقانون الاستمرار « Loi de continuité » فالمبدأ الأول هو مبدأ الأجزاء الصغرى التي لا يمكن تمييزها ، وهو بقتضي أن يكون بين الأشياء اختلاف ، فلا بوجد في الكون قطرتان من الماء أو حبتان من الرمل متشابهتان تشابها مطلقا ، والمبدأ الثاني هو مبدأ التشابه والاتصال ، وهو يصل الأشياء بعضها ببعض فلا بوجد في الكون شبئان متبابنان تباينا مطلقا ، ومها تكن الأشياء بعيدة والاحوال قصية نائية ، فانه لا بدله للمقتل المؤيد بشدة الصفاء من ان يكشف عن خاصة تتفق الأشياء فيها ، أو نوع تثائل أو تتشابه فيه ، وليهنيز يسمي العناصر المقومة للكون بالذرات الروحيسة تثائل أو تتشابه فيه ، وليهنيز يسمي العناصر المقومة للكون بالذرات الروحيسة

أو المناد « Monades » ، وهي عوالم صغيرة أو « Monades » ينمكس فيها العالم كله ، فكأن مسقصة مر الكون كمسته فلمهم ، وكأن هـذه العوالم الصغيرة تنظور كا بتطور الكون كله ضمن نطاق قانون الناس الازلي Harmonie » « préétablie » فلو استطاع المره ان بعرف حالة احدى الذرات الروحية في وقت من الأوقات ، وبطلع على مما ثانها لمجموع الكون لعرف الكون بأسره ، فكل ذرة من الذرات تحمل في طيها ماضي الكون ومستقبله وعلى الرغم من انها تعكس في نفسها شيئاً، واحداً هو الكون ، فانها مع ذلك مختلفة لا بتشابه فيها اثنان ،

وأما النظربة الميكانيكية فهي نظربة الفلاسفة الذين أرادوا أن يرجعوا كل شيء الى الحركة • فهم قد استندوا الى مبادي • مباينة لمبادي • الحياليين • إلا انهم انتهوا بعد ذلك الى نتائج شبيهة بنتائجهم • لان الأشباء تنشابه عندهم بالحركات ، وتختلف بالتأليف • وقصارى القول ان حقيقة الوجود عند الخياليين هي الفكر • أما عند المادبين فعي الحركة • فالخياليون يولدون كل شي ، حتى المادة ، من الفكر • أما المادبون فيولدون كل شي ، حتى المادة ، من الفكر • أما المادبون فيولدون كل شي ، حتى المادة ، من الفكر • أما المادبون فيولدون كل شي ، حتى المادة • من الفكر • من المادة والحركة •

## ٨ - طريق النكوين

لقد سمي علم الحياة في الماضى بعدلم الناريخ الطبيعي ٤ لأن القدما كانوا يقصون الحكايات المختلفة عن حياة النبات وطبائع الحيوان ، كما كان المؤرخون إكتبون تاريخ الأمم بأسلوب قصصى روائي ، فلما بجث العلماء عن شروط الحياة العامة استبدلوا بكلمة الناريخ الطبيعي اصطلاح علم الحياة ٤ ثم لما سلكوا طربقة التكوين في تعليل نشو الحياة اعادوا الى علم الحياة اسم الغاريخ الطبيعي ، لاعتقادهم ان الناريخ يمكن ان يكون علما علما ، وان ايضاح الحاضر بالماضي بمكن ان يتقيد بشرائط العلم .

وفي الحق ان لسلوك طريقة التكوين في دراسة الحياة خطورة عظيمة ، لأنها عتم البحث التجوببي عن سلاسل العلل والمعلولات ، وتتوج البحث النظري عن نظام الصور الحية · وهي متبعة في علم الحباة وعلم النفس وعلم الاجتماع السهواتها وحسن الطباقها على موضوعات هذه العلوم ·

واذا ما عرفنا ان تطور الحياة العضوبة ابطأ من تطور الحياة النفسية ، وان تاريخ الحياة اقدم من تاريخ الانسان ، ادركنا ان الاستناد الى تاريخ البشربة لا يكني لمعرفة أصل الحياة وتكونها ، وربما كان الافتصار على تاريخ البشرية في دراسة تطور الحياة سبباً من أسباب القول بثبوت الانواع في مطلع القرن التاسع عشر ، فما هي الأركان التي يجب الاستناد اليها في توسيع نطاق البحث ،

ان علماء الحياة بوسمون نطاق بحثيهم بالافتباس من العلوم الآنية:

آ – علم المستحاثات

ان دراسة المستحاثات من أصداف وهباكل عظمية تدلنا على الأنواع الحيوانية التي ظهرت على وجه الارض في الماضي ، وتطلعنا على صورها المختلفة وازدباد تعقدها بجسب الزمان ، فالهياكل العظمية الموجودة في طبقات الارض العميقة أبسط أشكالاً من الهياكل الموجودة في الطبقات السطحية ، ولكل نوع من الأنواع الحبوانية التي تدل عليها هذه الا ثار ميلاد وموت ، وظهور وأفول ،

# ٣ - علم تكوين الجنين

واذا ما عرفنا ال الجنين يمو بجميع الادوار التي مرت بها الحياة في الماضي و المكننا أيضا أن نقرأ تاريخ حباة النوع في تاريخ نمو الجنين ، اذ الجنين أشبه شي بمرآة مصفرة تعكس تاريخ الحياة كلما وقد عبر العلماء عن ذلك بقولهم ان تطور الفرد يعيد تطور النوع وان نمو الافراد مواز لنمو العرق وفي وسع عالم الحياة ال بدرس نمو الجنين وان بطلع بذلك على اسباب تكون الاعضاء والاجسام الحية و

# ٣ - علم النشريج المقارن وعلم الفيزبولوجبا المقارن

ويمكننا أيضاً أن نوسع نطاق البحث في علم الحياة بدراســـة الاشكال العضوبة الحاضرة دراسة علمية مقارنة « Etude comparative » فنسيد في علم الحياة على

منوال علم الاجتماع، ونفرض ان تطور الانواع الحية لا يتبع في حركته نسقًا واحدًا، وان في الأنواع الابتدائية الحاضرة هيئات عضوية شبيهة بالهيئات المضوبة القديمة ، فاذا ما درسنا عضواً من الأعضاء ، أو وظيفة من الوظائف في مختلف الانواع الحية، أمكننا ان نطلع على ما اكتست به الحياة من الصور المتتابعة في ادوار تطورها ، فنعرف كيف ابتدأت من النطفة ، ثم الى الجنين ، ثم كيف انتهت الى أفق النحو التام على هيئة بديمة من التدريج ،

ان علم الحياة يصبح ، بفضل هذه العلوم المختلفة ، علم تاريخ الكائنات الحية ، أو علم التاريخ الطبيمي .

# ١ - أثر طريقة الذكوين في علم الحياة

ان طريقة التكوين تخفف من تسرع علماء الحياة في الحكم 6 وتحملهم على الأخذ بالاحزم والأحوط من الآراء ، وتطلعهم على عناصر علمية جديدة ، وتوجه ملاحظاتهم وتجاربهم توجيها جديدا .

## اً - الأخذ بالاحوط من الآراء

ان طريقة التكوين تحمل علماء الحياة أولاً على التفريق بين نوعين من القوانين و فالنوع الأول يصدق في كل زمان ومكان كقانون التنفس، فهو في كل زمان ومكان وفي كل كائن حي امتصاص لمولد الحموضة وطرح لحمض الفجم و في هذا القانون اذن علاقة ثابتة تنم على التفير النسبي أو على التلازم في التفير والنوع الثاني من القوانين لا يصدق في كل زمان ومكان ولا ينطبق على كل كائن حي، لأنه يشتمل على الأجهزة والاعضاء لا على الوظائف التي تقوم بها والوظيفة غابة والعضو الذي بقوم بها واسطة وكا ان تغير الواسطة لا يستلزم اختلاف الفاية وكذلك تغير هذه الاعضاء لا يستلزم اختلاف الفاية وتنفس بالوئتين و وتنفس بالوئتين و وقي تابعة القوانين البنية تنفس بالرئتين و وتنفس بالفسلام و وتنفس بالوظيفية وهدذه التوانين الأخيرة أكثر

ثبوتاً من قوانين البنبة · ان وظيفة التنفس ثابتة ، أما جهاز التنفس فمتبدل بحسب الزمان والمكان ·

وهذا يدلنا على ان احكام علم الحياة انما هي احكام نسبية ، لا قيمة لها الا بالنسبة الى المرحلة الموقتة التي قطعتها الانواع الحيوانية في تاريخ تطورها ، فعي تختلف اذن بحسب الاوضاع والهيئآت ، ولو وضعنا علماً للحباة في العصور الفابرة لجاءت بعض احكامه مختلفة عن احكام العلم الحاضر ، لبس لعلم الحياة ما للرباضيات من الثبوت ، وليس لا حكامه ما للا حكام الرباضية من البراهين المطلقة والمقدمات اليقينية ،

## ٢ - المناصر الجديدة الني نضيفها طريقة النكوين الى البحث النجرببي

ان طربقة النكوين تبين لنا اولاً كيف نشأت الحياة من النطفة المتجانسة ، ثم كيف انتهت الى الاعضاء المتباينة • والانتقال في التعليل من النطفة الى العضو خير من الانتقال من العضو الى الاقسام المرتبطة به 6 لانه ببين لنا كيف ابتدأت الحياة ، وكيف انتهت الى الاجسام المركبة على هيئة بديمة من الندريج لا تخِل بوحدة الكائن الحي ٠ وفي الحق ان الحِرب بمبل في أول أمره الى الاعتقاد ان وحدة الكائن الحي انما هي وحدة مادية ٤ مؤلفة من تجمع أقسامه الصغيرة وانضامها بعضهما الى بعض تجت تأثير قوانين الحركة ، ولكنه اذا ما أنهم النظر في التاريخ الطبهي أدرك ان القوانين المبكانبكية لا تكني انعابل جوهم الحباة ٠ اذ الكائن الحي كتلة فعالة مؤثرة تخلق في الوجود قوة ونشاطاً • اننا لا نستطيع ان نفسر نشأة حاسة الأبصار مثلاً بقوانين الحركة ، اذ من المستحيل ال تكون المين قد نشأت على هذه الصورة المقدة من بادي الأمر ، فاذا فرضنا انها تكونت بعد سلسلة من الاطوار فرسل من البسلة ان نسلم ان تلك الادوار التي مرت بها عين الانسان تطابق تمام المطابقة الادوار التي من بها الحواس الابصارية لأنواع الحيوان جميمًا • لقد تكونت حامة الابصار في الكائنات الحبية من عناصر حيوبة مختلفة ونشأت في بيئات منباينة ، على هيئات من التدريج مختلفة الوسائل 6 فهل من الجائز ان تكون سلسلة المؤثرات التي تعاقبت على عين الانسان هي هي التي تعاقبت علىَ اعضاء الحيوانات كلمِــا • ان هذه الملاحظات (منطق - ۲۸)

تحملنا على القول ان هناك قوة داخلية كامنة متشابهة في جميع انواع الحيوان ، وهي خلقت حاسة الابصار وغيرها من الحواس ، وابدءت فيا حلت فيه ميلاً خاصاً وتوجيهاً معيناً بؤثران في كل جزء من أجزائه ، وهكذا يظل الجسم المادي بتشكل وبتغير حسب ذلك الدوجيه الذي تمليه تلك الحياة الدافعة الكامنة فيه ،

وامام مسألة المؤالفة ( Adaptation ) أيضاً نرى المجرب بيل الى الاعتقاد ان المبيئة تأثيراً قاطماً يصور المادة الحية ويصوغها في قوالب خاصة ، وان همذه القوالب اللينة تحفظ تفيرات البيئة وتنسج على منوالها ، واكن طريقة التكوين تبين للمجرب ان بعض الانواع الحيوانية قد انقرضت ، ولو كان بقاؤها تابعاً لتأثير البيئة فحسب لصعب تعليل انقراضها ، فكل شي، بدل على ان بقاء الكائن الحي يرجع الى تضافر القوى الداخلية في سبيل البقاء ، حتى اذا ما تلاشت فاعليتها وخمدت جذوثها وعجزت عن مجاراة التطور وتحمل التفيرات المفاجئة مالت الى الانجطاط والزوال ، وانك الترى أيضاً ان الطبيعة قد زودت الكائنات في سبيل البقاء بعدد لا نهاية له من الاجهزة ، فإذا ما تفيرت شرائط البيئة اضطر الحيوان الى تفيير وسائل مؤالفته ، فهو دائب لا بني عن السعى الحثيث في زيادة مؤالفته شيئاً فشيئاً ، فاما ان يكمل مافيه من النقص وبنقح أجهزته حتى تتمكن من محاربة الطبيعة ومقاومتها ، واما ان تشل قوة الحيوان وبعجز عن السير مع تفيرات البيئة ويشتد التنافر بينه وبينها حتى بنحل وبتلاشى ، وقصارى القول ان طوبقة التكوين تبين لنا ان هناك أجساماً حية تولد وتنمو

وقصارى القول ان طربقة النكوين تبين لنا ان هناك اجساماً حية تولد وتنمو وتموت لا مادة حية ثابتة ، وان كل حي من الأحياء فرد لا نظير له ، متفرد بصفات كيميائية «Chimique »وظيفية «Fonctionnelle» وقصو يربة «Morphologique »ووظيفية «لا تنقسم .

٣ - ان طربقة النكوين توجه ملاحظات العلا وتجاربهم توجيها جدّبداً

بنتج بما تقدم ان الاخذ بالفائية في علم الحباة بمكن ان بعتبر فرضية من فرضيات البحث العلمي ، أو خطة من خطط العمل · وهذه الفرضية قد لفتت انظار العلماء

الى المركبات العضوية ، واشتراكها في القيام بوظائف فيزبولوجية واحدة • قال الموسيو فانو « Fano » في كتابه المنج والقاب « Le cerveau et le cœur » : لو لم بكن مفهوم الغائبة الا فرضية من فرضيات البحث العلمي، لكني بذلك دليـلاً على احتياج عالم الحياة البه أكثر من احتياج عالم الكيمياً والى نظربة الآتوم واذا ما علمنا اننا لا نستطيع في كثير من الاحيان ان نجلل وظائف عضو من الاعضاء الا اذا أظهرنا أثر هذا العضو في العمل الوظبني المشترك، أدركنا أننا أحوج في علم الحياة الى مفهوم الغائبة منا الى ابة نظرية أخرى . وربما كان تاريخ الجنين وتاريخ التغهرات المتسقة التي تعاقبت على الكَائنات الحية على مر " العصور أحسن بوهـان على ضرورة الأخذ بمنهوم الغائية في علم الحياة ، فقد دل علم الناريخ الطبيعي على عجز النظربة الميكانيكية عن ايضاح وظائف الحياة ، وأثبت لنا ان في الكائن الحي آلية معقدة تتبع دورة معينة من النمو والتوازر والتطور ، وتقاوم كثيراً من العوامل الخارجية والداخلية ، وان هذا الكَائن الحي يناضل بدون توان في سببل بقائه من حيث هو فرد ، ومن حيث هو جزء من كل ٠ وليس بين هذه الغائية التي يتميز بها سلوك الحبوان وبين الحواص الفربائية والكيميائية التي تتميز بها نسجه أبة موازاة منطقية ، بل التضاد بين النائية والآلية بِظهر لنا جلياً اذا ما كشفنا عن الدور الذي يمثله الكائن الحي في سلسلة الاحياء المتعاقبة • وهو يسمى جهده للتغلب على الجمود المادي ، ويربد ان بنغلب علَى الموت بالتناسل ، وان ضحى في سبيل ذلك بنفسه ٠ وهو يبذل كل ما يملك من قوة لتحرير نفسه من قو انين المادة واغلالها • ولا شك ان الحياة ، كما قال ( برغسون ) : تجاول ما المنطاعت أن تسخر من قيود المادة • ولو كان المقام يسمح لنا بالاسهاب ؛ لبينا حقيقة الاوتوماتيكية وعلاقتها بوظائف الحياة ؛ ولذ كرنا كيف تصبح الاوتوماتيكية فيالانسان شعوراً وعقلاً · ومها بكن من أمر فان طربقة النكوين تخفف من غلواء الماديين، وتحملهم على الأخذ بالأحوط من الآراء 6 وتنذرهم بان اتباع الطربقة الميكانيكية وحدما في علم الحياة لا يخلو من الخطأ •

# ٢ - أثر طريفة الذيكو بن في علم الحبوان والنبات

ولم بكن أثر طربقة التكوين في علم الحيوان والنبات اقل من أثرها في علم الحياة · فقد بدلت مهنى التصنيف ، وخففت من صلابته ، اذ كان التصنيف قبل ذلك محاولة

الدر تيب الموجودات ترتيب منطقياً مجسب شمولها وتضمنها ، فلما سلك العلماء طربقة النكوين ، وأخذوا بنظربة النطور غيروا رأيهم في حقيقة النصنيف ، فاستبدلوا الترتيب الزماني ، بالقرتيب المنطقي ، واقتبسوا من نظربة النطور كثيراً من العناصر التي بدلت قيمة النصنيف ،

ان علم تكوين الجنين وعلم المستحاثات وعلم التشريج المقارن تساعدنا كلها على تفسير ترتبب الصفات وتبعيتها تفسيراً جددبداً ، وتحملنا على تمبيز الصفات بعضها من بهض بحسب تاريخ ظهورها في سلسلة الكائنات الحية .

ثم ان طريقة التكوين توضح لنا ما نلاقيه من الصعوبات في تمييز الانواع الابتدائية المتجاورة ، لأن اعضاء الحبوانات الابتدائية الماشئة في بيئة واحدة لا تختلف بعضها عن بعض في هذا الدور من النطور الا قليلاً . ويحتاج العالم في معرفة فصول الانواع واختلاف خواصها الى بحث عميق واستطلاع دقيق .

أضف الى ذلك ان الصفات المتلازمة هي الصفات التي تظهر وتنمو وتقطور مماً وهي الصفات التي يجدها علم النشريج المقارن او علم الفيز بولوجيا المقارن مجتمعة في انواع لم يجر تطورها جميعها على نسق واحد او خطة واحدة و فلا عجب اذا افترق العالم الحدبث عن مناطقة علم الحياة الذين كان جل همهم البحث عن فصل يميز النوع من الجنس و قاعدة تبنى عليها علاقة الشمول والقضمن و التن الصفات تكون رئيسة ومرؤوسة بحسب تقدمها في زمان الظهور او تأخرها و فالصفات القديمة الباقية هي لحمة الانواع و والصفات الحديثة هي اسدبتها التي تميزها بعضها من بعض و

واخيراً ان نظام النساسل الطبيعي لبس نظام كال نسبي ، بل هو نظام حدوث زماني ، مثال ذلك : يحسن تقديم القرد على الانسان في جنس البريات « Primates » اي اشباه البشر والبشر ، لا لأن القرد أقل كالاً من الانسان ، بل لانه اقدم منه حدوثاً ، فتصنيف الكائنات الحية يرجع اذن الى ترتيبها ترتيباً زمانياً في شجرة الانساب، وهذا التصنيف لا يمكن ان بكون نهائياً ، ان تصنيف الكائنات الحية في عهد البازبوسور « Plésiosaures » يختلف عن تصنيفها الحاضر ، كما ان تصنيفها الحاضر

لن بكون في المستقبل البعيد؟ بعد الف الف عصر ٤ إلا باباً من أبواب علم المستحاثات، أضف الى ذلك ان دراسة الأجنة ابتدا، من النطفة نوجه انظار العلماء الى صفات الخلابا وخواصها الحلوبة والكيميائية والفنزبائية ، فيبحثون عن حجم الخلبة وشكل الكروموزوم وعدده ، وتركيب النسيج الكيميائي ، وتركيب الأخلاط وحالتها الفنزيائية التابعة اشرائط كومها الفروية ، ويتبعون في ذلك طوبقة تجرببية محفة تكشف لهم عن عناصر الاجسام العضوبة ، وهذه الطربقة التجرببية المبنبة على طربقة التكوين مفيدة جداً لانها قد اوصلت العلماء الى التفريق ببين الانواع من جهة ، والى تمييز الافراد بعضها من بعض من جهة أخرى ، وقصارى القول ان طربقة التكوين تمدل من صلابة الطربقة التجرببية في علم الحياة وتخفف من ببوصة بعض مبادي، التصفيف ، فتقرب الفكر من الحوادث ، وتجمل طربقة علم الحباة اقرب الى شرائط البحث الوضعي من طربقة المادبين الضيقة التي تضعف في العلماء روح الانتقاد وتخمهم البحث الوضعي من طربقة المادبين الضيقة التي تضعف في العلماء روح الانتقاد وتخمهم من الكشف ،



#### ١ – الميادر

- 1 Bergson, L'évolution créatrice, Paris, Alcan.
- 2 Bernard, (Cl), Introduction à l'étude de la medecine expérimentale.
- 3 Enriques, Concepts fondamentaux de la science, Paris, Flammarion.
- 4 Fano, Le cerveau et le cœur.
- 5 Freundler, Introduction à l'étude des conplexes biologiques.
- 6 Guilleminot, La matière et la vie,
- 7 Houssay, Nature et sciences naturelles.
- 8 Leclerc du Sablon, Incertitudes de la biologie.
- 9 Le Dantec, Les influences ancestrales,
- 10 Loeb, La nature chimique de la vie. (in Rev. philos. décembre 1921)
- 11 Rist et Roger, Questions physiologiques d'actualité.
- 12 F. Roussel et M<sup>11e</sup> -- M. L. Roussel, Traité élémentaire de philosophie, tome II. (p. 143 -- 180).



## ٢ - تمارين ومناقشات شفاهية

- اذكر انواع التعربف وبين أهمها من الناحية العالمية .
  - ٢ علاقة التعريف بالتصنيف ٠
  - ٣ لم كان التمريف بالحد اصعب انواع التمريف ?٠
    - ٤ الماثلة والتمثيل •
    - · الذا كان التمثيل لا بفيد الا الظن ? ·
    - ٦ قبمة طربقة التكوين من الناحبة الفلسفية ٠
- ٧ اشرح منهج البحث في علوم الحياة ، وقارنه بمنهج البحث في العلوم الفيزيائية والكيميائية .

# ٣ – الارنشاء الفلسني

- ١ ما هي الحياة عل إستطيع الفيلسوف ان بعرفها تعربفاً علمياً صحيحاً ? .
   ١ نانسي ، بكالوريا ، فلسفة ١٩٣٥)
- ۲ قارن بین الاستفراء والتمثیل من حبث الطرائق والنتائج ۰
   ۱۹۳۱ کالوریا ، ریاضیات ۱۹۳۱)
- ۳ اذكر وجوه الاختلاف بين العلوم الفيزيائية والعلوم الطبيعية مبيناً ذلك بأمثلة •
   ( بواتية ، بكالوريا ، رياضيات ١٩٣١ )
  - ٤ --- اذكر كيف بدات نظرية التطور آراءنا في حقيقة الانواع ٠
    - • هل لفكرة الغائية أثر في تفسير الحوادث تفسيراً علمياً ?.
- ( ليل ، بكالوريا ، فلسفة ١٩٢٥ ، وباريز ١٩٢٦)
- ٦ هل يمكننا ان نجمع في علوم الحياة بين فكرة التقيد وفكرة الغائبة ?
   ٧ ظرق التصنيف في مختلف العلوم (ليل ، كالوريا ، رياضيات ١٩٣٥)

# الفصهل السابع المبادئ والنظريات

## ١ - المبادي،

ان في بعض العلوم كعلم المكانيك وعلم الفيزياء والكيمياء مبادي، « Principes » يستند اليها العلماء وينحدرون منها الى القوانين العلمية الخاصة على طربق الاستنتاج . وكل مبدأ من هذه المبادي يشتمل على معنى اساسي غير مشتق من معنى آخر قبله . وهو من الأوليات التي يمكننا اعتبارها أساساً للتسلسل المنطقي التصل .

# ۱ – بعضی الاممثلة

بعض هذه المبادي مناص بنفرد به علم معين أو قسم من اقسام ذلك العسلم . كبادي الدبناميك الثلاثة في علم المكانيك وهي مبدأ العطالة أو مبدأ القصور الذاتي ؟ ومبدأ (غالبله) ، ومبدأ أساوي الفعل ورد الفعل ، وكبدأ ( باسكال ) ، ومبدأ ( ارخيدس ) في علم الفيزياء ، وكبادي والكيميا الحرورية « Thermochimie » الثلاثة وهي مبدأ الاعمال الذرية ، ومبدأ الحالة البدائية والحالة النهائية ، ومبدأ نهابة العمل العظمي .

وبعض هذه المبادي علم جداً يخضع له عدة علوم كمبدأ مصونية السكناة « Principe de la conservation de la masse » وهو أساس علم المكانيك المدرمي كم كا انه بلعب دوراً هاماً في علم الكيمياء ، ويسمى في الكيمياء بجبدأ مصونية المادة : « Principe de la conservation de la matière » أو مبدأ (لافوازبه) و كقانوني بجث القوى الحروربة « النرمود بناميك \_ Thermodynamique » و كقانوني بجث القوى الحروربة « النرمود بناميك \_ Thermodynamique »

وهما مبدأ (ماير - Mayer - » ومبدأ ( كارنو - Carnot ) أو مبدأ انحطاط الخدرة ( Carnot - » ومبدأ ( كارنو - servation de l'énergie المحدوة المبادي المحدوة ( المحدوة المبادي المحدوة المبادي المحدوة المبادي المحدوة المبادي المحدوة المبادلات المحدودة المبادلات المحدودة المبادلات المحدودة المبادلات المحدودة المبادلات المحدودة المبادلات المحدودة المحدودة المحدودة المحدودة المحدودة المحدة المحدودة المحدود

## ٢ - طبيعة المباديء

ا قد بنبادر الى الذهن اولاً ان هذه المبادي، هي ثمرة من ثمار الاستقراء الطويل، فيبدو لنا مثلاً أن مبدأ (ماير) قد تولد من بحث العلماء عن المعادل الميكانيكي للحرارة ، وان مبدأ انحطاط القدرة قد تولد من بحث (كارنو) في قوة النار المحركة ، فكأن العلماء قد توصلوا الى هذه المبادي، العامة ببحثهم عن الأمور المشتركة بين كثير من القوانين الفيزبائية ، وكأن المبادى، العامة هي زبدة الملاحظات الكثيرة ،

٢ - الا اننا اذا تعمقنا في فهم طبيعة المبادئ علمنا انها لا تقبل التحقيق
 التحربي التام •

آ - فعي أولاً أهم من نتائج التجربة وأوسع نطاقاً من حدودها · ان الاستقراء المسادي يشتمل على عمليتين احداهما عملية النقربب « Interpolation » والثانية المسادي يشتمل على عمليتين احداهما عملية النقربب « آمنطق – ۳۹ )

عملية التيميد « Extrapolation » ( ص - ص > ٢٤٠) ، وهذا بدل على الاستقراء لا بجرهن على صدق الروابط السبية الا بالنسبة الى الحقائق المشاهدة ، والمبادي، أم من القوانين العلمية الخاصة ، فكيف يمكن تحقيقها تحقيقاً تاماً ، قال ( بواس - Bouasse ): ان الدايل التجربي على مبدأ من المبادي، محال ، اننا نستطيع ان نبرهن على ان بعض الحوادث المعلومة او جميعها داخلة في مبدأ من المبادي، ، ولكننا لانستطيع ان نبرهن على ان جميع الحوادث المجمولة داخلة فيه ايضاً ، Bouasse, Méthode ) ان نبرهن على ان جميع الحوادث المجمولة داخلة فيه ايضاً ، dans les sciences ( , 94 )

ب - اضف الى ذلك ان المبادي، مجردة ، و كثرة تجودها تحول دون تحقيقها . لقد اشرنا الى هذا الأص عند الكلام عن الموضوعات (ص - ١٦٢) ، وقلنا ان مبدأ المطالة لبس حادثة تجوببية ، وان مبادى الميكانبك تستند الى تجارب غير محققة أو غير قابلة للتحقيق ، وهذا القول ينطبق ايضاً على مبادي و (الترموديناميك) ، لأنها لا تصدق الا على جمل مفلقة معزولة عن كل تأثير خارجي ، ولا وجود لمثل هذه الجمل في عالم التجربة ، اننا نجاول ان نقرب تجاربنا من هذه الشروط ولكنا لانستطبع المجل في عالم التجربة ، وقلد محاها بعض الملاء بقوانين المادية ، وقد محاها بعض الملاء بقوانين النهايات ( Lois - limites ) .

٣ – وبما بؤيد ذلك ايضاً ان الافكار السابقة للتجربة قد لعبت دوراً هاما في تكوين هذه المبادى، فقد سيطرت الحالة اللاهوتية والفلسفية على افكار العلماء زماناً طوبلاً ( راجع ، ص – ٩٠) ولم بتجرد علم الطبيعيات منها تجرداً تاماً الا في أيامنا هذه ، مثال ذلك ان ( ماير ) قد استخرج مبدأ عدم بهديم القدرة من المبدأ المدرسي القائل الهائم مساوية للمعلمول كما أن ( جول ) نفسه قال بهذا الصدد : من المحال ان يستطيع الانسان تهديم القوى التي وهبها الله للادة ، أو ان بقدر على خلقها ، المحال ان يستطيع الانسان تهديم القوى التي وهبها الله للادة ، أو ان بقدر على خلقها ، المحال ان يستطيع الانسان تهديم القوى التي وهبها الله للادة ، أو ان بقدر على خلقها ، المحربة لا تجققها تحقيقاً تاماً ، فطبيعتها اذن شبيهة بطبيعة الموضوعات ، ونعني بذلك التجربة لا تحققها تحقيقاً تاماً ، فطبيعتها اذن شبيهة بطبيعة الموضوعات ، ونعني بذلك

انها مقتبسة من عالم التحربة وانها ليست متحققة بذائها في الاشياء المادبة ، فلا يمكن اقتباسها من العالم المحسوس الا اذا انضم العقل الى التحربة واتفقا معاً على توليدها .

## ۲ - الغرمنيات الدكبرى

وفي العلوم النجربية وراء المبادئ فرضيات كبرى «Grandes hypothèses » وتسمى بالنر ضيات العامة أو النظريات وهي ضرورية لترتيب الحقائق العلمية المختلفة وتختلف هذه الفرضيات الكبرى عن الفرضيات العلمية الخاصة التي بجينا فيها سابقاً بسمة شمولها واحاطنها بأكبر عدد من الحقائق و فمنها ما نتوخى فهه ابضاح حقيقة المقوى الطبيعية والمادة والحياة ، ومنها ما نضعه لبيان أصل الكائنات وتطورها و

# آ – القوة والمادة

لنبحث أولاً في الفرضيات الموضوعة لا يضاح المالم المادي ، وهي نظربة الجاذبية المعامة ، ونظربة وحدة القوى ، ونظربة وحدة المادة ، ونظربة وحدة القدرة والمادة ،

ا - نظرية الجافرية - كان بطليموس ومن حذا حذوه من العلاء يعتقدون ان الارض في جوف الفلك ، وان الشمس والقمر والسيارات تدور حول الارض ، فلما جا كويونيك ، وكبلر ، وغاليله ، بدلوا نظرية بطليموس هذه ووضعوا الشمس في مركز الفلك ، وكشف كبلر عن قوانين السيارات ، الا انه لم بو فق لتعليلها وربطها بمبدأ واحد ، فحاء بعد ذلك ( نيوتون ) ، واوضح قوانين كبلر وغاليله بنظرية الجاذبية العامة ، وهي تعلل حوكات الافلاك ، كما توضح حادثة الثقالة ، ولما كشف ( نيوتون ) فكرة الجاذبية العامة ، وهي تعلل حوكات الافلاك ، كما توضح حادثة الثقالة ، ولما كشف لمنوتون ) فكرة الجاذبية العامة عن بعض من غير ان بلامسه ، فقد تكون الجاذبية نوعاً من القوة الكهربائية ، او تكون نتيجة لحوكة خفية ، او تكون خاصة هندسية من خواص الفضاء ، ولكن ( نيوتون ) لم يبحث في ماهية هذه القوة بل اقتصر عكى من خواص الفضاء ، ولكن ( نيوتون ) لم يبحث في ماهية هذه القوة بل اقتصر عكى

ذكر العلاقة الرياضية التي صاغ قانونه منها ، وهي ان الأجسام تتجاذب طوداً بجسب كثلها وعكساً بجسب مربع مسافاتها .

٣ - وحدة القوى الطبيعية ٠ - وكما ان ( نيوتون ) جمل انتقالة حالة خاصة من حالات الجاذبية العامة ، فكذلك عمل الفيزبائيون على توحيد ظواهم الفوة من صوت وضوء وحرارة الخ ٠٠٠ فجعلوها اعراضاً مختلفة لحقيقة واحدة ، وتنحصر اصناف هؤلاء العلماء عندنا في فرقتين : مذهب الاكبة ، و مذهب القدرة .

## آ - مذهب الآلية .

كان فيثاغورس بقول ان علة الصوت هي تموج الهوا ، فسم دبكارت جدا التعليل وجعل التسموج والحركة علة حدوث القوى الطبهعية كلها ، ولما كانت كل قوة من القوى الطبيعية قابلة لهذا التعليل الميكانيكي ، كان لا بد لنا من الاشارة هنا الى خطورة هذه النظرية وأثرها في تاريخ العلم الحديث ،

لقد زعم ( ديكارت ) ان الاجسام كاماً ننصف بصفة رئيسية ، شتركة هي الامتداد ، ولله خلق العالم أوجد اجساماً بمندة ثم خلق نيها حركة ، ولما كان الله غير قابل المتفدير كان مجموع الحركة في الكون لا يزبد ولا بنقص ، فمن حركة الأثير تنشأ الحرارة ، ومن حركة الموا، بنشأ الضوء واللون الح ، ، ،

ان روح دبكارت قد سيطرت على الفيزباء الحدبثة زماناً طوبلاً وكما تعدقنا في معرفة الحوادث الفيزبائية علمنا ان فكرة دبكارت هذه آخذة بالانتشار شيئاً فشيئاً و فالعالم كله مركب من المادة والحركة ، ولا يمكننا الن ندرك حقيقة من الحقائق الطبيعية الا اذا وضعنا لها صورة ميكانيكية ,Physique moderne, p. 14 - 15 ».

فهناك نظرية ميكانيكية للحرارة ، ونظرية حركية للغاز ، ونظرية حركية المحاليل ، وهي كلها تعلل خواص الاجسام الحكية بجركاتها الذربة ، وهناك ايضاً نظرية تموج الضوء ، فقد انكر العلماء في اول الاس امكان حدوث الضوء بموجات

غبيهة بموجات الصوت ، فرأى ( نيوتون ) مثلاً ان حدوث الضوء يرجع الى الاجسام المضيئة ترسل في الفضاء جسيات صفيرة تؤثر في شبكة العسين » ( نظرية الارسال ) ، ولكن «هويجنس - Huygens » وهو احد معاصري ( نيوتون ) ادرك ما بين الصوت والضوء من التشابه ، فأعان ان انتشار الضوء بنشأ عن موجات متحدة المركز شبيهة بالامواج المحيطة بالحجر عند سقوطه في الماء ، ولما كان تموج المواء هو علة حديث الصوت وكان الضوء بنتشر في المواء كا في الفراغ ، كان من الصعب تشبيه أمواج الضوء بأمواج الصوت على طول الخط ، فاضطر ( هويجنس ) الى الاستعانة برأي من آراء ( ديكارت ) في تعليله ، ففرض ان موجات الضوء تنشأ من حركة الأثير ، وهو سيال مطاط ، كثيف جداً ، لا يمكن وزنه لدقته ، وعمت من حركة الأثير ، وهو سيال مطاط ، كثيف جداً ، لا يمكن وزنه لدقته ، وعمت النظوية جميع الاوساط العلمية بفضل اختبارات ( فرنل - Fresnel ) ،

ثم خطا العلما، خطوة جديدة ، فاهندوا الى نظرية الضوء الكهرطيسية (الكهربائية المغناطيسية - Electro – magnétique ) فبينوا ان هناك ثلاثة انواع من الموجات المحدوظهسية ، وهي الموجات المصوئية ، والاشعة السينية ( أشعة رونتجن ) ، والموجات المسياة بالموجات اللاسلكية ، وكان ( آ.بر – Ampère ) اول من ارجع الكهربائية والمغناطيسية الى مبدأ و احد ، فجاء بعده ( ماكسويل ) فبين في عام ١٨٠٤ ان الضوء العادي بتألف من فوى كهرطيسية ، والت سرعة موجة الضوء مساوية السرعة الموجة الكهرطيسية ، فوات سرعة موجة الضوء مساوية المرعة الموجات اللاسلكية ، واثبت ان الاهتزازات الكهرطيسية تقصف بجميع صفات الضوء ، وهكذا أجبع الضوء حالة خاصة من احوال الكهربائية ،

والفرق بين انواع الموجات الكهربائية المختلفة اقل بما ببدو لنا لأول وهلة · لأن في فيها شيئاً مشتركاً ، وهو سرعة سيرها في الأثير فهي تقطع ٣٠٠و٠٠٠ كيلو٠٠٠ في الثانية معا بكن تواثر الموجة · وقد تختلف اطوال الموجات الضوئية الا ان اختلافها صفير المدى ، والسرعة واحدة على كل حال · فأطول موجة في الطيف المنظور هي

الشعاعة التي يساوي طولها ألم المبكرون وهو المنفسجية المنظورة وتبلغ في الطول مليون اهتزازة في الثانية وأفصرها الموجات البنفسجية المنظورة وتبلغ في الطول نصف السابقة ولكن عدد ذبذبائها يبلغ الضعف ومها يكن من أمو فائ الموجات الضوئية بما قبل الحمراء (Infra - rouges) متصلة بالموجات الكهرطيسية والموجات الضوئية بما بعد البنفسجية « Ultra - violettes » متصلة بالاشعة السينية والموجات الفوئية واحدة متصلة الحلقات كل حلقة منها مستعدة بالاستعداد القربب الى ما بليها .

وقصارى القول ان بمض الحوادث الفيزيائية يرجم الى الهنزازات المادة كما ان بعضها الآخر بنحل الى موجات أثيرية مختلفة الطول ، وهي كلما خاضمة لقوانين طبيمية واحدة ، فالعالم المادي مركب اذن من حقيقتين اساسيتين هما المادة والأثير .

ب - مذهب القدرة ٠

ويمكن اعتبار وحدة القوى الطبيعية من جهة أخرى ، أي من جهة القدرة ، على النحط الذي أشار اليه (ليبنيز) ، فقد كان (دبكارت) بقول ان كمية الحركة في الكون (وهي المعرفة بجدا الكتلة في السرعة) لا تزبد ولا تنقص ، أما (ليبنيز) فقد برهن على ان دبكارت قد اخطأ في ظه ، وان الثابت الذي لا يزيد ولا ينقص في الكون انما هو كمية القوى الحية (وهي جدا الكتلة في موبع السرعة) لا كمية الحركة - الثابتهو (ك سر) ، لا (ك سر) - فالعالم كله مركب اذن من القدرة لامن الحركة والقدرة في الحقيقة الأساسية ، وقد احتلت نظربة ليبنيز هذه مكنها من حظيرة العلم بوم كشف العلماء عن المعادل المبكانيكي للحرارة ، وعن بدأ المجطاط القدرة ، فأصبحت وحدة القوى قائمة على علم الترو وديناميك لا على علم المبكانيك ، وصارت الحوادث الفيزيائية عند العلماء النشترك بين جميع الحوادث الفيزيائية ، فكأن الفيزياء والكيمياء لا بل هي المقدار الوحيد المشترك بين جميع الحوادث الفيزيائية ، فكأن الفيزياء والكيمياء بابان من أبواب علم واحد هو علم القدرة الهمام .

\* - وحدة المادة . - كان الاقدمون بقولون ان الاجسام اربعة عناصر ، وهي الناد والهواء والماء والبراب ، وكانوا يسمون هذه العناصر الاربعة بالأمهات الكليات الني تتولد منها جميع الجزئيات ، كالمعادن والنبات والحيوان ()

وأكن الامهات الكليات هي في الحقيقة اشياء معةدة ٠ لذلك فكر بعض الفدماء في امكان استحالتها بمضها الى بمض تحت تأثير الحرارة ، فصاغوا من الماء بخاراً ومن المادن سائلاً ، تم فكر ( اناكسوجراس - Anaxagoras ) ، وهو معلم سقراط ك في تجزيء الماء فقال ان نقطة الماء بمكن ان تنجزأ جزءًا بعد آخر الى ما لانهابة له • وذهب آخرون واشهر هم ( دنيوقر يطس - Democritus ) الى القول بوجود جزء نهائي للماء أو لا بن مادة أخرى لا يمكن ان بنجزاً ، وهو الجزء الفردأو الآنوم « Atome» فالاجسام المختلفة مركبة عندهم من اجزاء فردة متجانسة ، واختلاف صفات الاجسام انما يرجع الى اختلاف اتجاد اجزائهـا الفردة • ولكن الاقدمين لم يفرقوا بين الجزء الغرد والدرة « Molécule » ، فظنوا الذرة جزءاً فرداً متجانساً لا ينقسم · ثم جاء ( لافوازبه ) في الدرن الثامن عشر فبين لنا أن « عناصر » الاقدمين هي اجسام مركبة وان الماء مثلاً بمكن ان ينقسم الى غازين هما مولد الماء ومولد الحموضة ٠ ثم جاء بعده الكيميائي ( دالنون - Dalton ) ففسر قانوت النسبة المعينة 6 وقانون النسب المضاعفة بنظرية الآتوم • وعمت هذه النظرية اوساط العـــلم الحديث • وصار العلماء يرجمون كل نركيب كيميائي الى اتحاد اجزاء فردة يختلف عددها بحسب انواع الدرات • والآنوم عند ( دالنون ) كل لا ينقسم ولا يمكن ارجاعه الى اجزا أبسط منة • مثال ذلك ان آتوم مولد الحموضة يختلف بالنوع عن آتوم مولد الما ُ او آتوم

<sup>(</sup>١) [ واعلم ان الاجسام التي دون فلك القمر نوحان : بسيطه و مركبة ، فالبسيطة اربحة انواع وهي النار والهواء والماء والارض ، والمركبة ثلاثة انواع ، وهي المعادن والنبات والحيوانات ] ، اخوان الصفا ، الرسالة العشرون من الجيمانيات الطبيعيات ، في ماهية الطبيعة ، ص ١١٧ ، من الجزء التاني من الطبعة العربية بحر ١٩٣٨ ،

الفحم · الا ان ( بووست - Proust ) بين ان اوزان الكتل الجوهرية لجميع الاجسام الما في امثال تامة لكتلة مولد الماء الجوهرية · وأن الاجسام جميعها ، مشتقة من مولد الماء · وهكذا اصبح تركيب « الاجسام البسيطة » اسراً لا شك فبه ·

ويظهر ان النجربة قد أبدت اليوم فرضية تركيب الآتوم من اجزا واحدة مختلفة الحركات والاوضاع ، وهذه الفرضية تصلح لتعليل حادثة الخطوط الطيفية كا تصلح لتعليل النظائر « Isotopes » وهي اجسام خواصها الكيميائية واحدة واوزان كتلها الجوهربة مختلفة ، وتتفق ايضاً مع خاصة النفكك الاساسية التي نشاهدها في الرادبوم ، فهو بتفكك بسرعة ويختني باستحرار ، وذراته تنفجر واحدة بعد أخرى ٤ فيخرج منها غاز الهليوم تاركاً غاز (الرادون) الذي يتفير بدوره ، وتتوالى النفيرات فتشمل صلسلة من ذرات مختلفة الانواع ، واخيراً يتفير الرادبوم كله ويستحيل الى رصاص ، وليس الرادبوم المادة الوحيدة الخاضمة لمثل هذا التفكك المستحر ، ولكنه يختلف عن غيرة في قوة انفجاراته ٤ فالعناصر الاثقل من البزموت والرصاص غير ثابتة ، وهي تنفجر بنفس الطربقة ،

## ٤ - وحدة المادة والقوة

قلنا ان الكون مركب من جوهرين أساسيين هما المادة والاثير · فالمادة جوهو جامد يمكن وزنه به ولا يمكن وزنه بدقة · جامد يمكن وزنه ؛ ولا يمكن وزنه بدقة · فهل يمكن ارجاع أحدهما الى الآخر ·

نظرية الاسكترون · لقد حاول (لورنتز) ارجاع المادة الى القدرة فاعتبر الآتوم عالماً كثير التعقد ، شبها بالعالم الشمسي · فكأن العالم الشمسي عنده جوهر فرد كبير ، والجوهر الفرد عالم شمسي صغير ·

بتركب الجوهر الفرد عند (لورنتز) من نواة مركزبة مشحونة بكهربائيـة موجبة ، وجسيات صفيرة تدور حول النــواة مشحونة بكهربائية حالبة ، وسواء أكانت هذه الجسيات في الحديد أم النحاس أم مولد الماء ، فان طبيعتها واحدة ، الا ان

عددها كما سنرى يختلف من جسم الى آخر · وقد سميت بالالكندونات لأنها مؤلفة من شحنات كهربائية قابلة للقباس ·

ان اخف الجواهر الفردة مجتوي على الكترون واحد > والذي يليه على اندين والتالث على ثلاثة و فالاوكسيجين مثلاً هو العنصر الثامن من حيث الوزن الذري > وعلى ذلك فجوهره الفرد يشتمل على شأنية الكترونات والمحدون > فجوهره الفرد يشتمل على سنة وصبرين الكترونا > وآخر الجواهر وائتلها الاورانيوم > وعدد الكتروناته اثنان وتسعون وقد أدت ماحث (عامسن ) و (رذرنورد) الى اعتبار الجواهر مشتملة على روتونات والكترونات • فجوهر الهيدروجين يحتوي على بروتون واحد والكترون واحد والكترون عثلة • مثال ذلك ان جوهر الهليوم يحتوي على اربة بروتونات واربة الكترونات > اثنان منها مقيدان مع علية • مثال ذلك ان جوهر الهليوم يحتوي على اربة بروتونات واربة الكترونات > اثنان منها مقيدان مع البروتونات في النواة في النواة ومثنها في حلقات حول النواة المركزية • فاما الالكترونان الاولان فيكونان قريبين دائماً من النواة > ثم تأتي بعد ذلك حلقة مكونة من ثما نية • وتليها حلقة اخرى مثلها> وتجيء اخبراً حلقتان او أكثر من نوع أكبر • والحلقات الداخلية تكمل أولاً > فاما الالكترونات > والثانية تمكل أولاً > للصوديوم احد عشر الكترونات ما يكفي لمل الحلقات الخارجية بقيت هدفه الحلقات الداخلية تكمل أولاً > للصوديوم احد عشر الكترونات > والثانية وهي الاخبرة تحتوي على الكترون واحد • وللبوتاسيوم ١٩ الكترون واحد خارجياً مرتبة كما يلى اثنان في الحلقة الأ لى وثمانية في الحلقة اثنانية وثمانية في الحلقة الثانية مرتبة كما يلم اثنان في الحلقة الأ في وثمانية في الحلقة الثانية في الحلقة الثانية في الحلقة الاثنية • الحلقة المنات • الكترون واحد • والبوتاسيوم • الكترون واحد • والبوتات • والثانية • الكترون واحد • والبوتات • والثانية • الكترون واحد • والبوتات • والثانية • الكترون واحد • والبوتات • وا

ما هي قيمة هذا التصوير الالكثروني • هل هو تصوير حقبتي ، نحن لا ننكر ما في هذا التصوير من النقص ، ولكنها نعتقد مع ذلك أنه قد بني بالغرض لتعابل بعض القوانين العلمبة •

فمن فوائده انه يوضع لنا وجوه الشبه بين جواهم الأمرة الواحدة • مثال ذلك ال الصوديوم والبوتاسيوم متشابهان من حيث اشتالها على الكترون واحد في حلقتها الخارجية ، والفلور والكلور متشابهان ايضاً من حيث اشتالها على سبعة الكترونات في حلقتها الخارجية • فللفلور حلقتان احداهما ذات الكترونين اثنين والثانية ذات سبعة

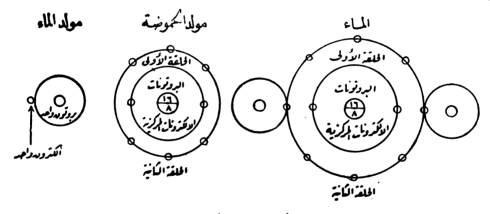
<sup>(4)</sup> الجوهر الغرد في اصطلاحنا هو الآتوم « Atome » ، وهو اصطلاح القدماء ، والذرة هي « Molécule » ، اما بجم مصر فقد سمى الآتوم ذرة والذرة جزيئاً •

<sup>(</sup> منطق - ٤٠ )

الكنرونات • وللكلور ثلاث حلقات احداهما ذات الكنرونين والثانيـة ذات ثمانية والثالثة ذات سبعة •

ومن فوائده انه ببين لنا ان الفازات التامة تأبى الاتحاد مع اي عنصر آخر 6 لأن حلقاتها الخارجية تامة الالكترونات ·

ومن فوائده ايضاً انه يدل على ان اتحاد جوهرين انما يتوقف على معرفة الالكثرونات الموجودة في حلقتيها الخارجيتين ، هل تكل بالاتحاد أم لا ، مثال ذلك : اللجوهم الفرد في مولد الحموضة ستة الكثرونات خارجية وله في مولد الماء الكثرون واحد ، واذن للاثنين مما في حلقتيها الخارجيتين سبعة الكثرونات ، فلا بد اذن من جوهو فرد آخر من مولد الماء لكى تكمل الحلقة ويصبح عدد الكثروناتها ثمانية ، وهذا صحبح لان ذرة الماء تحتوي على اوكسيجين واحد وهيدروجينين اثنين ،



( شکل ۲۷ )

وقد بنفصل بعض هذه الالكترونات عن جوهره نحت تأثير فعل كهرطيسي ، وتسمى هذه الحادثة بجادثة النشرد « Ionisation » ·

وقد زع (طمسن) في المدة الاخيرة ان الالكترون نفسه موكب من اجزاء أصغر منه ، فأصبح البحث في تجزىء الالكترون الى موجات أهم ما بتطلع اليه العلماء في ايامنا هذه ، وصارت المادة عندهم نوعاً من الاهتزاز الاثيري ، أو دورة أثيربة في الفضاء . وما يؤبد ذلك أيضاً ان المادة قد تستحيل الى اشعاع . وان الاشماع قد يستحيل الى مادة ، فايس للقدرة والمادة اذن اي وجود دائم .

والنتيجة التي وصل اليها العلماء هي ان الكون المادي بتألف من موجات وهي نوعان : الموجات المعبأة وهي التي نسميها بالاشعاع أو الضوء • وما ابادة المادة الافك اسار القدرة المخزونة فيها واطلاقها في الفضاء •

نظريم الفسية ٠ - لقد خلفت نظرية ( لورنتز ) و ( طمسن ) و ( رذر فورد ) وراء ها بعض الصعوبات فتصدى ( آينشتين ) لحلما وازالة ما فيها من الارتياب • فمن هذه الصعوبات قول ( لورنتز ) بوجود اثير ثابت لا يتحرك • اذ لو كان هذا الأثير موجوداً ، لأمكن اظهار حركة الارض بالنسبة اليه بتجربة من تجارب الضو ، • ولكن هذه التجربة لم نتحقق بعد • اضف الى ذاك ان المسافات والأزمنة لا يمكن ان نقاس قياساً مطبقاً ، لأنه لا يمكن لا سكون في الكون ، بان الا نستطيع ان نقيس اي شي ، قياساً مطبقاً ، لأنه لا سكون في الكون ، بل ان كل شي ، بتحرك • وكل ما بأبدينا من آلات بدور مع الارض • وهذه تدور حول الشمس ، والشمس نفسها غدير مستقرة فلا يمكن اذن قياس الحركات الا قياساً نسبياً •

وعجز العلما عن اثبات وجود الأثير اثباتا عملياً حفز (آبنشتين) الى تطبيق مبدأ النسبية في علم الفيزيا ، ومبدأ النسبية هدنا بقرر انه لا بمكننا بأبة تجربة من المتجارب ان نكشف عن حركة الانتقال ذات الشكل الواحد في جملة من الجمل ، اي التجارب ان الفوانين الفيزيائية لا تختلف بالنسبة الى الملاحظين اذا كانوا يتحوكون بمضهم بالنسبة الى بعض بحركة انتقالية ذات شكل واحد ، وقد سمى (آينشتين) هذا المبدأ بنظرية النسبية الحاصة أو الضيقة ، ثم عممه فوضع نظرية النسبية المحامة وأبان ان مبدأ النسبية بنطبق ايضاً على حركة التسارع والجاذبية نفسها ،

وقد أدت نظربة ( آ بنشنين ) هذه الى بعض النثائج ، فمنها :

١ – ان الاثير غير موجود ٠

٣ - ان كتلة الجسم غير ثابتة ، وهي تجتلف بحسب السرعة ، فاذا كانت السرعة مساوبة لسرعة الضوء - وهي السرعة النهائية - كانت كتلة الجسم لا نهائية ، وقد

تمكن العلماء من مشاهدة تغير الكنلة في الأشعة المهبطية التي تبلغ سرعة جسياتها ٢٢٠٥٠٠٠ كيلو متر في الثانية ٠

٣ - للقدرة عطالة وكنلة • وكنلة كل جسم تنكون من القدرة المخزونة فهه وهي تزيد وتنقص بحسب كسبه للقدرة او فقده اياها • فليس مبدأ مصونية الكنلة الاحالة تقربيية خاصة من مبدأ مصونية القدرة •

٤ - ان القدرة ثقالة ، والدليل على ذلك ان ضوء النجوم بتأثر بجاذبية الشمس عند مروره بالقرب منها ، ( وقد اختبر هذا الأمر في الكسوف الذي حدث يوم ٢٩ ابار من عام ١٩١٩ ) .

واتصاف القدرة بالعطالة أمر هام جداً ، لانه ببين لنا ان القدرة لبست كمية رياضية محضة ، بل هي مقدار حقيقي متصف بجميع صفات المادة ، فلا فرق اذن بين المادة والقدرة من هذه الجهة ، انها ظاهرتان مختلفتان لحقيقة واحدة ، اننا نستطيع ان نبين كمية القدرة المخزونة في كل جزء من اجزاء المادة بضرب كتلته في مربع سرعة الضوء ، فجزء صغير من المادة بمدنا بقدرة تزبد على قوة الف حصان ، كا ان قدرة الضوء الشمسي الساقط باستمرار على ذراع مربع لمدة سنتين معادلة لمليجرام من المادة ، وقد تستحيل قدرة الضوء الى مادة بعملية كونية غير معروفة ، فالمادة هي اذن عزب القدرة ،

و النافرية الفسبية قد غيرت معنى الزمان والمكان و فقد كان ( نيوتون ) يقول ان الزمان والمكان والمهان و والها اطاران والمكان عن الاشياء الحسبة والحوادث التي تجري فيها و والها غير متناهيين ، وان كلاً منها متجانس فارغ ، فالمكان عند نيوتون هو المكان الاقليدمي والحركة الطبيعية هي الحركة المستقيمة ، والكواكب السيارة تتحرك في الفضاء الاقليدمي مجركة غير طبيعية ، لان قوة الجاذبية تجذبها نخو الشمس ، والمكان فير وورد لوحدة الزمان المطقة ، ولا لوحدة الطول المطلقة ، ولا لوحدة الطول المطلقة ، وان فياس الزمان بتوقف على السرعة التي تتحرك بها الساعة في الفضاء ، وان ابعاد

الاجسام نسبية ، لان الجسم ينكش طوله اذا كان هذا الطول في اتجاه الحركة . ان قلمي بكون أقصر عند حركته في اتجاه طوله ٠ وهذا الانكاش أو النقص في الطول يختلف باختلاف السرعة ، فاذا كانت السرعة مداوبة لسرعة الضوء اي ( ٣٠٠٥٠٠٠ ) كيلو متر في الثانية بلغ الانكاش مائة في المائة ، وانعدم طول الجسم . اضف الى ذلك انه من الصعب جداً تعربف المعية الزمانية المطلقة Simultaneite » absolue » • فظاهر تان طبيعية ان حادثة ان معا في الزمان بالنسبة الى ملاحظ أرضى ربما لا تكونان كذلك بالنسبة الى ملاحظ مقيم في احدد الكواكب السيارة ٠ ان الزمان الفيزيائي تابع اذن الطريقة القياس ، كما ان حركة تياره ليست على وتهرة واحدة • فسنة واحدة في هذا الحل تمادل عدة سنوات في ذاك . وتختلف سرعة الوصول الى سن الشبخوخة بجسب المكان الذي تقيم فيه • فيجب أذن ان نستبدل بفكرة الزمان المطلق فكرة الزمان المحلي ٠ اضف الى ذلك ان المكان لبس محيطاً فارغا مستقلاً عن الاشياء ، بل هو تابع للأشياء التي اشتمل عليها · والمكان والزمان والمادة ( اي القدرة ) انما هي ممان مرتبطة بعضها ببعض • والمكان الفيزبائي انما هو مكان ملتو متقوس ، يختلف النواؤه ونقوسه بحسب توزع الكنل النجمية ٠ وبمكننا ال نشبهه بكرة ۗ كالمكان المعرف في هندسة ( ريمان ) • فهو اذن متناه ٍ ، ولكنه غير محدود •

٦ - واذن ، الجاذبية ليست قوة فيزيائية جـدبدة ، بل هي خاصة من خواص
 التواء المكان وانحنائه ، أما كنه هذا الالتواء فلا يزال سراً خفياً .

٧ - لبس الزمان والمكان شبئين منفصلين احدهما عن الآخر ، بل هما متصلان في نظام جديد نستطيع ال نسميه بالمتصل المكاني الزماني ٠ فكائن الزمان بعد رابع من ابعاد المكان ٠

٨ - ان مبدأ مصونية القدرة يتفق مع فكرة الفضاء المتناهي اكثر بما بتفق مع فكرة الفضاء اللانهائي يضبع بدون استعاضة •
 اما في الفضاء المتناهي المقوس فان كل حركة تعود الى أولها •

# ب - الحياة

لقد اختلف الملماء في فهم حقيقة الحياة ؛ كما اختلفوا في ادراك حقيقة المــادة . وتنحصر آراؤهم في النظريات الآتية :

### ۱ – النظريات الحيوية « Théories vitalistes »

فالحيوبون زعموا ان ظواهر الحياة نائمة عن مبدأ الحياة • فبعضهم رأى ان هذا المبدأ هو الروح ، فسموا بالروحيين • ورأى بعضهم الآخر ان هذا المبدأ هو قوة خاصة متوسطة بين المادة والنفس ، فسموا بالحيوبين ، ورأى فربق منهم ان في كل عضو من اعضاء الجسد قوة خاصة مستقلة عن غيرها من القوى ، وان الحياة تنشأ عن تجمع هذه القوى المنبثة في الاعضاء •

ولقد غير الحيوبون في ايامنا هـذه اصول مذهبهم ، وانكروا المبدأ الحبوي ، وقالوا بوجود عناصر حية خاصة لا يمكن ارجاعها الى العناصر الفيزيائية والكيميائية ، وقد استمرضنا بعض هذه الآرا، في فصل علم الحياة ، فليرجع اليها .

# « Theorie physico - chimique » - النظرية الفيزيائية - ١١ - النظرية الفيزيائية - ١١ - النظرية الفيزيائية

ان اكثر علماء العصر الحاضر يمبلون الى تعليل ظواهر الحباة بأسباب فيزيائية كيميائية « Picard. La science moderne 236 » وبالرغم من انهم لم يوفقوا بعد لارجاع الحوادث الحيوية الى الاسباب المادبة فان تقدم علم الحياة لا يزال منوطاً على الحطة التي سلكوها .

مثال ذلك : انهم بعللون الحركات الابتدائية كحركات الاميب والتروبيزم (۱) مجادثة الضغط السطحي او بردود الفعل الكيميائية المتولدة من الضوء والثقالة والحرارة • ويشبهون عمل الخمائز العضوبة بعمل التأثير بالتماس ، - وبقولون ان الاجسام الحية

<sup>(</sup>١) راجع المجلد الاول من دروس الفلسفة ، علم النفس ، ص ٦٦٨ - ٩٠٠ .

خاضمة الموانين ( النرمودنياميك ) كالأجسام الجامدة • فهناك علم قدرة حياتي « Energétique » شبيه بعلم القدرة الكيميائى « Energétique » Chimique » . والجسم الحي عندهم معمل من معامل القدرة إولد فيه الهضم والتنفس قدرة كيميائية ، فتنجمع في النسج والعضلات ، ثم تتحول الى قدرة ميكانيكية ، ثم الى حرارة ٠ - واخيراً ان بناء البروتو بلازما يكشف لهم عن حقيقة الحيــاة ٠ فالبروتوبلازما هي جسم شبه غروي ٠ والحالة الشبيهة بالفروبة هي حالة نيزيائية متوسطة بين الحالة الصلبة والحالة المائعة · أو هي كوم ذرية « Micelles » مركبة تارة من جزيئات مائمة معلقة بين الجزيئات الصلبة ، واخرى من جزيئات صلبة معلقة بين الجزيئات المائمة • و لهذه الكوم الذربة خواص شبيهة بخواص المادة الحية • نهى توآلف شرائط البيئة ، وتقاوم اسباب النهديم ذات الشدة المتزايدة . والبروتوبلازما هي اكثر اشباه الغروبات تعقداً من الجهة الكيميائية ، ولها انواع مختلفة . لذلك كانت قلبلة الثبوت كثيرة التبدل فيتهدم هيكلها الكيميائي ، ويستميد بناء في كل لحظة ، وكما استماد يتكون التمثيل وعدم الشمثيل • وهما ظاهرتان حيوبتان اساسينان • فانت ترى ان الحياة ، عند هؤلاء العلماء ، هي حادثة فيزبائية - كيميائية معقدة ، وقد أشرنا الى رأيهم في الفصل السادس من هذا الكتاب، وقلنا ان الاقتصار عَلَى طريقتهم لا يكشف الغطاء عن حقيقة الحباة ، ولا يزبل الارتياب ، وان الجمع بينها وبين طوبقة التكوين أكثر ضبطاً وأعظم فائدة ٠

### ج – نظريات النظور

ان نظربات التطور ثرمم لنا تاريخ الاشياء والكَائنات وتبين لنا تنهرها ونموها في الزمان .

## ١ – نطور العالم المادي

لقد اقتصر العلماء في اول الأمر على القول بنطور الاحباء ثم عمموا نظريتهم وجعلوا فكرة النطور مشتملة على العالم المادي ايضاً •

قطور الماهة · - ان بنا المادة بدل على ان الانواع الكيميائية تتفير كالانواع الحيميائية تتفير كالانواع الحية ، وان المادة تقطور (١) ، وتشيخ بانتقالها من البسيط الى مركب ، وقد أبد علم الميكانيك رأي علما القطور ، ودل القحليل الطيني على أن سديم المجرة المتخلخل انما هو مركب من الهيدروجين والهليوم وان الكواكب تنقيم الى زمر مختلفة بحسب بعدها أو قربها من هذه الحالة البدائية .

ويظم ان العالم كان في العصور الغابرة ، على حد قول (برن ) ، مؤلفا من هيدروجين مبسط ، وان هذا الهيدروجين قد تجمع شيئا فشيئا ، فألف كتلاً عظيمة ، ثم تراكم في كل كتلة ، وولد صدياً ، ثم شموساً ، ثم مجرة قوامها فيجوم كثيرة لايميزها البصر، ويحتاج تكانف الهيدروجين ، وتولد النجوم الخامدة من الجواهر الثقيلة الى عدة ثربليونات من السنين واذا ما نظرانا الى ما وراء هذا الدور النجمي المتمبز بزوال الهيدروجين ، عجزنا عن الادراك ، وقصرنا عن معرفة مصير النور الذي اضا، العالم ، كيف ضاع وتبدد وتلاشي في اطراف الكون .

وقد بين لذا ( ماك ميلان ) ، وهو احد العلما الا الدير كبين ان نظرية ( آ بنشتين ) تستاذم القول ان النجوم تضيع من كتلها بالاشعاع ، وان الاشعاع نفسه بنقلب الى مادة ، وهكذا يكون العالم أزلياً أبدياً ، يهتز باستمرار بين صورتين جوهربتين هما المادة والقدرة ،

نطور العالم الشمسي • - وما تطور العالم الشمسي الا نتيجة خاصة من نتائج هذا التطور العام • ان نظرية السديم التي وصفها ( لابلاس) لايضاح تكون الكواكب السيارة معروفة عند الجميع • وقد صححها ( يرتن ) بقوله ان حوارة الشمس تتولد من تكاثف الهيدروجين ، وهذا التصحيح منسجم مع فكرة التطور العام •

تطور السكرة الارمنية ٠ - وفي علم الجيولوجيا تغابت نظرية التطور على نظرية الانقلاب « Cataclysme » التي ذهب اليها « كوفيه » • وملخصها ان سطح الارض

<sup>1 —</sup> G. Le Bon. Evolution de la matière, p. 277.

انما هو مسرح لكثير من الانقلابات المفاجئة • فلما جا • ( لامارك ) غير العلماء وأيهم في منشأ الظواهم الجيولوجية ، فأرجع ( ليل Leyell ) تكونها الى عمل أسباب دائمة شبيهة بما نشاهده اليوم حولنا من الاسباب الفاعلة • وتسمى هذه النظرية بنظرية التطور ، أو نظرية الاسباب الفعلية ، أو الحاضرة •

اص الحياة ٠ - كيف ظهرت الحياة على وجه الارض ٠ ان هذه المسألة لاتزال عاطة بكثير من الشبهات ٠ ولا ندري اذا كان العلم سيجي، لهما بجل في المستقبل القريب ٠ فقد بكون من الممكن توليد الحياة من المادة الجامدة ١ او قد بكون ظهور الحياة على وجه الأرض نتيجة تطور طوبل ١ لا نتيجة عمل مفاجي، ١ ان علا العصر الحاضر بيبلون الى الاعتقاد ان الحياة هي نتيجة تطور مستمر ١ ونمو دائم ١ وانها عمل طبيعي للاسباب الفاعلة ١ لا عمل استثنائي في تاريخ الكون ٠ وبما لا شك فيه ان الحياة قد ظهرت على وجه الارض في زمان قديم جداً ٠ وربما كانت حوارة الحياة قد ظهرت على وجه الارض في زمان قديم جداً ٠ وربما كانت حوارة الشمس اذ ذاك أشد بما هي عليه الآن ٤ أو ربما كان نورها اكثير احتواء لما بصد البنفسيمي من الاشعة ١ فتوفرت في تلك الازمنة القديمة اسباب تكون الحياة من المادة الجامدة ٠ أما اليوم فقد تبدلت الشروط واصبح تكون الحياة صعباً أو ٤ عكى حدد قول بعضهم ٢ مستحيلاً ٠

ويما بؤيد ذلك ايضاً ان (دانيل بوتلو)، وهو من أكابر الكيميائيين في المصر الحديث قد وفق التركيب حمض النمل تجت تأثير بما بعد البنفسجي من الاشعة، وبين ان لهذه الأشعة تأثيراً في اتجاد بخار الماء بحمض الفحم الموجود في المواء وهذا الاتحاد هو اساس التمثيل الخضبي « Assimilation chlorophylienne » وهذا الاسامى في تركيب الخلايا الهدرو كربونية في النبات .

قطور الكائنات الحبة · - ان للحياة على وجه الارض صوراً مختلفة ؟ فكيف تكونت هذه الصور ، وكيف اختلفت بعضها عن بعض ·

(منطق - ٤١)

انقسم العلماء في بيان حقيقة الانواع واختلاف صورها الى فربقين ، ففربق بقول بثبوت الانواع ، وآخر بقول بثبدل الانواع واستحالتها بعضها الى بعض قديم جدداً ، فقد ذكره اخوان الصفا ، وصرح به ابن خلدون واشار اليه ليبنيز وبوفون وغوته ، ولكنه لم يدخل حظيرة العلم الوضعي الا على ابدي الامارك وداروين وغيرهما من علاء الحياة المعاصرين .

لقد ذكرنا نظرية الثبوت ونظرية التبدل عند الكلام عن حقيقة التصنيف وأنينا ببعض الامثلة التي استند اليها علماء الحباة في اثبات التبدل · فلا حاجة الى تكرار ذلك هنا · فلنقتصر اذن على بيان وجوه الاختلاف بين ( لامارك ) و ( داروين ) و ( دونري ) في تعليل التطور وايضاح آليته ·

۱ - رأي المارك ٠ - ترجع اسباب التبدل عند (الامارك) الى عاملين أساسيين هما تأثير البيئة ٤ واستخدام الاعضاء أو عدم استخدامها ٠

تأثير البيئة · - ان الحيوانات والنباتات تتبدل تحت تأثير المسكن والاقليم والغذاء والعادات المألوفة · فاذا تبدلت هذه العوامل تبدلت معها قامة الكائن الحي ، وصورته ، وتناسب اعضائه ، ولونه ، وصيره على الحوادث ، وجلده ، وحذقه (۱) ·

استخدام الاعضاء أو عدم استخدامها - اذا أدت العادات المألوفة الى عــدم استخدام عضو من الاعضاء افقرته بالتدريج وازالته ، واذا أدت الى استخدامه ، قوتة وانمته ، واكسبته حجماً جدبداً وقدرة على العمل غير موجودة في الحيوانات الأخرى .

٢ - رأي داروين أما داروين فقد زعم ان علة التطور هي تنازع البقاء والما الكائنات الحية تشكائر بسرعة ، فاذا بقيت كلها لم تكف الارض لفذائها و فعي تنازع شرائط البيئة في سبيل الحصول على الفذاء ، وتنازع الانواع المختلفة بمضها بمضاء وبنازع الفرد الفرد ولا به ق الا الاقوى والأصلح والأحذق وبقاء الأصلح انما هو بهناء وبنازع الفرد الفرد ولا به ق الا الاقوى والأصلح والأحذق وبقاء الأصلح انما هو بهناء والمنازع الفرد الفرد ولا به ق الا الاقوى والأصلح والمنازع الفرد الفرد ولا به ق الا الاقوى والأصلح والمنازع الفرد الفرد ولا به ق الا الاقوى والأصلح والمنازع الفرد الفرد ولا به ق المنازع الفرد ا

<sup>(1)</sup> Lamarck, Philosophie zoologique. I. 227.

نتيجة اللاصطفاء الطبيعي، وقد شبهه ( داروين ) بالاصطفاء الصناعي الذي يقوم به البستانيون ومربو الحيوانات · واطنب في وصف الطربقة التي بؤدي بها الاصطفاء الى بقاء الانواع الموهوبة ، وزوال الضعيفة التي لم تنمكن من موآلفة شرائط الحياة ·

" - رأى ( روفري - De Vries ) - واما ( دو فري ) فقد زعم ان الأحياء لا تتفير تفيراً تدريجياً بطيئاً ، كما قال لامارك و داروين ، بل تنبدل تبدلاً مفاجئاً ، وهذا التبدل المفاجي، شبيه بالطفرة حتى لقد سماه ( دو فري ) تحو لا « Mutation » لانه بؤدي الى ظهور انواع جديدة غيز تابه قد لاسباب تدريجية بطيئة ، مثال ذلك : شاهد ( دو فري ) ان بهض الانواع الجديدة قد ظهرت فجأة على نبات ( الاو نوتير - شاهد ( دو فري ) وهو نبات كبير الازهار ، فنبه الى ان ظهورها قد بكون نتيجة مفاجئة لا سباب كيميائية داخلية ،

النتيجة · – وقد أثارت هذه الآراء كثيراً من الجدل والمناظرات ففند تلاميذ ( داروين ) آراء لامارك والكروا وراثة الصفات المكتسبة ، واطنب اصحاب لامارك في وصف تأثير البيئة والعادات المألوفة ·

ويرى العلماء في ابامنا هذه انه يمكن الجمع بين آراء (لامارك) و (دارويين) و (درويين) لان عوامل التطور كثيرة · ويميل بعضهم الى ترجيح بعض العوامل على بعض · فيفضلون تعليل التطور: آ) بالتفاعل بين البيئة والعضوبة · ٢) بالتنبه الوظيني الناشيء عن استخدام الاعضاء · ٣) بالتبدلات الكيمبائية الداخلية · أما الاصطفاء الطبيعي فقد أضاع اليوم بعض قيمته ، واعترف العلماء بان المؤآلفة ، اقل كالاً بما ببدو لنا ، وان الانسجام بين بيئة الكائن الحي وشرائط حيانه أقرب الى التوهم منه الى الحقيقة ·

ان آلية النطور كثيرة التعقد ، لان تسلسل الأحياء لا يتبع خطأ واحداً ، بل كثيراً ما يعود بنا النطور الى الوراء ، فتتلاقى الانواع وتتقارب ، وتتشعب الاغصان وتتفرق ، وحدهب في جهات مختلفة .

ومها يكن من أس فاتنا نميل الى الاعتقاد ان فرضية التطور ضرورية لايضاح نشو الحياة كما هي ضرورية لتعليل تكون المادة ١٠ ان كل شيء بتطور ؟ فالمادة العضوية تتبدل كما تتبدل المادة الجامدة ، والاشياء الفاعلة تنغير كما تتغير الأشياء المنفعلة ، ولا فرق في ذلك بين المؤثر والمتأثر ، والفاعل والمنفعل ، ان تطور الأحياء هو حالة خاصة من حالات التطور العام .

الانسان ٠٠- ما هو محل الانسان من هذا التطور العام ٠ لقد نوهم الانسان في اول أمه انه خليفة الله على الارض ، وانه في مركز العالم ، وانه غابة كل شيء ٤ واخرج وان كل شيء في الكون قد سخر له ٠ فبدد العلم اليوم هـذا التوه ، واخرج الانسان من المركز ٠

لقد أثبت لنا علما الفلك ا فالارض تدور حول الشمس ، وان الشمس نفسها كوكب من اكواكب ، ودلنا تاريخ الارض على ال الحياة انما هي عرض سطحي في تاريخ تطور الارض الحروري ، وبرهن لنا علما الحياة ان الانسان منعدر من اصل حيواني ، وبين لنا علما النشريح المقدار في المنسان منعدر من اصل حيواني ، وبين لنا علما النشريح المقدار في النخرى ، حق لقد الشبية بالانسان « له بصنف الانسان نفسه بيده ، لما وضع نفسه في رتبة خاصة » اعلى من رتبة القردة ، اصنف الل داروين « لو لم بصنف الانسان نفسه بيده ، لما وضع نفسه في رتبة خاصة » اعلى من رتبة القردة ، اصنف الل ذلك ان علما تمكون الجنين قد اثبتوا لنا ايضاً ان الجنين البشري يتصف خلال تطوره التدريجي بجميع الانشكال الحيوانية الدنيا ، وقد يدل ظهور الصور العضوية الشاذة في الحيوان على النزوع الى الاصل « Atavisme » ، ويدل بقاء الاعضا ، الابتدائية في الانسان على هيئات عضوية قديمة لم يؤد التطور الى زوالها ، وتسمى هذه الاعضا ، الباقية بالمحلفات القديمة « Survivance » ،

وهناك علوم أخرى تدل على انتساب الانسان الى الحيوان ، كملم الفيزيولوجيا فهو يثبت لنا ان بين الانسان « واشباء الانسان » نسبة قريبة ، وكملم الامراض فهو يدل على ان الامراض الدفئة تنتقل من الانسال الى « اشباء الانسان » بسهولة ، وكملم المستحاثات فهو يكشف لنا عن انواع بشرية قريبة من الاشكال الحيوانية المتوسطة بين الانسان والقردة .

فانت ترى ان العلم قد غير وجهة النظر الى الانسان ، فادخله في تيار التطور العام ، واخضعه لقوانينه ، ووضعه في المرتبة التي تابق به من حيث تكونه وتكامله ، العام تكونه فيرجع الى ماض ميد لا يستطيع العقل ان يتصور له ابتدا ، وأما تكامله

فيرجع الى خطورة المرحلة التي قطعها في تطوره ، حتى اصبح أثم الحيوانات خلقة وأكملها صورة له وأشرفها مرتبة ، وأرقاها إدراكا وعقلاً ، وما وضعنا الانسان في أشرف المراتب إلا لسمو مداركه ونمو عقله والساع أفقه ، فهو لا يختلف عن الحيوان بأصله وطينته ، واكنه بفضله بفكره وخلقه ، لم يصل الانسان الى هده المرتبة الشهريفة الا بجبده وفاعليته ، ولولا ذلك لما كان له عيش هني ولا مروءة كاملة ، ولا نهمة سائفة ، وليس اصله الحيواني الوضيع بقادح في منزلته أو مؤر بكرامته بل هو دليل قاطع على رفيع قدره وعظيم مجده ، ان نسبة صورة الانسان الى صور سائر الحيوانات هي كنسبة الرأس من الجسد ، ولولا الجهد المستمر لما ساد الانسان غيره ، ولا يدل الارض ، ولا ملا الهذبيا بآثار العلم والهن وبدائع الاعمال ،

## ٣ - عمل المباديء والنظريات وقيمتها

ما هو الدور الذي تلمبه المبادي، والنظريات في العلم ، ما هو عملها وما هي قيمتها ? ١ – عمل المبادى، والنظريات

ينحصر عمل المبادي والنظريات في ثلاثة أشياء :

آ - المبارى، والنظريات قرتب القوانين العلمية وتفسقها · - المبادي، والنظريات أثر عميق في تنظيم العلوم وتفسيقها · فهي ترتب القوانين العلمية الخاصة، وتجمعها تحت لوا، واحد ، وتسير بالعلم قدما نحو الوحدة · مثال ذلك : ان مبدأ (كارنو) قد جمع بين كثير من القوانين والحوادث المختلفة ، كما ان النظربات العلمية الاخرى قد احاطت بأكبر عدد من القوانين والحوادث فعللتها أبسط عليل ·

قال ( لابلاس ): « يمكننا ان نزيد في احتمال نظرية من النظريات بانقاص عدد الفرضيات التي تستند اليها ، أو بزيادة عدد الحوادث التي توضحها » ، مثال ذلك ان ( كوبرنيك ) اواد أن يملل حركات الكواكب فافترض للاوض ثلاث حركات مختلفة : حركتها حول الشمس ، وحركتها حول نفسها ، وحركة قطبيها حول قطبي دائرة الحسوف ، اما ( نيوتون ) فقد ارجع هذه الحركات المختلفة الي حركة واحدة ، ان نظرية الجاذبية تحيط بكثير من القوانين والحوادث ، فتوضع أسباب فاطحة الارض في القطبين ، وتبين السبب في كون

مدارات السيارات فطوعاً ناقصة ، وتغر القوانين التي تخضع لها السيارات والمذنبات في دورانها حول الشمس، وتظهر السبب في اختلاف حركاتها السنوية والدورية ، واختلاف الهار المشتري ، وتعلل حركة الارض الرجمية في نقطتي الاعتدال ، وانحراف محور الارض ، وحركات محور القمر ، واسباب المد والجزر ، ولولا نظرية الجاذبية العامة لبتيت هذه الحوادث معزولة بعضها عن بعضها ، ان خضوع هذه الحوادث المختلفة كلها لقانون واحد لا مم جدير بالاعجاب ،

ومما هو جدير بالاعجاب ايضاً ان نظرية ( ما كسويل ) تستنتج قوانين الضوء من قوانين الكهرباء ، وان نظرية الالكترون تملل قوانين الكهرباء ، وخطوط الطيف ، والاشعاع ، والاشعة المبطية ، والمعادل الكيميائي بقانون واحد ، وان نظرية ( آينشتين ) تجمع قوانين اكون كلها في بضع معادلات رياضية .

ب - ان المبادئ والنظريات تغير طربقة العلم · - وكما ان المبادي والنظريات تغير طربقة العلم · - وكما ان المبادي والنظريات تغير طربقة العلم ، تنظم العلوم وثر تبها ، فكذلك تو ش في طربقتها تأثيراً عميقاً ، فتنقل العلم من دور الاستقراء والتحليل والتجربب الى دور الاستنتاج والتأليف والتركيب · لقد بينا سابقاً (ص - ١٩٢) ان العلوم الطبيعية تشتمل في ظور الاستقراء على امرين : احدهما تعربف الموجودات وتصنيفها ، والثاني تعليل الحوادث الطبيعية بالقوانين ·

مثال ذلك ان الكيميا، في الطور الأول من الاستقراء تعوف الصور التي اكتست بها المادة، وتقسمها الى «انواع» كيميائية · كما ان علمي الحيوان والنبات يقتصران على وصف الموجودات وتصنيفها · ولكن هذه الصور وتلك الانواع تبدو لنا في أول الأمر ذات روابط واقعية ، يشاهدها العقل من غير ان يدرك أسبابها ·

أنظر مثلاً الى الأجسام الكيميائية : ان الكاور غاز اخضر ، والبروم سائل احمر ، واليود صلب رمادي ، فلماذا وضعت هذه الاجسام الثلاثة رغم اختلاف صفاتها في أسرة واحدة يرجع الى تشابهها في صفات أخرى غير هذه ، ولكن ما هي أسباب هذا التشابه العميق وما هي قوانينه ،

ثم انظر الى الأنواع الحيوانية والنباتية ، ان ضروبها مختلفة ، وصفاتها مسلسلة بعضها ببعض ، فلماذا اختلفت ضروبها ، وما هو السبب في سلسلة صفاتها ، نعم ان القصنيف يكشف لنا عن شيء من الترتبب والنظام المنطقي بين صور الموجودات ،

فهذا تصنيف (مندليف - Mendéléev) الدوري يوبنا ان خواص الأجسام ذات علاقة بأوزان كتلها الجوهرية وهذا تصنيف الحيوانات والنباتات بدلنا على ان في تركيب غاذج الحياة المختلفة ترتيباً متزايد التعقيد ولكن لماذا وجد هذا الترتيب وكيف تكونت هذه الاسر والرتب والصفوف والت طربقة التعريف والتصنيف لا توضع لنا ذلك و

حاول العلا في هذا الدور ان يوضعوا لنا اختلاف الصفات باسباب غائية ، فقالوا مشلاً ان الاسماك قد اتخذت هذه الاشكال من اجل حركتها في الماء، وان حيوانات المناطق الباردة قد اكتست بالفرو من اجبل صيانة اجسامها من السبرد القارس و ولكن هذا التعليل الغاثي لا ينقم غلة ، ومثله «كثل المذراء الموقوفة الاله » ( باكون ) ، فلا تلد شيئاً ، لان الاقتصار على وصف المؤاكنة بين العضو ووظيفته وبينا لفرد وبيئته يوهم العقل انه قد بلغ «القصد »، ويحول دون متابعته البحث و

لذلك استنبط العلماء هذه النظريات واحدكموها واقصلوا بهدا الى قلب الحوادث و فتبين لهم أولا أن الانواع والصور لبست ثابنة و فبحثوا عن اصلها وقوانين تبدلها وتبين لهم ثانيا انها متشابهة فبحثوا عن تركيبها ومثال ذلك ان نظربة الالكترون توضع خواص الاجسام باختلاف تركيبها من الجواهر الفردة ومثال آخر من علم الحياة بدلنا على ان نظربة التبدل تؤدي الى ادخال المور فولوجيا وهي علم صور الكائنات الحية وفي دائرة السببية و فتقلب الصور المتعضية من اوليات ليس بينها رابط منطقي الى صور متسقة ناتجة بالضرورة عن اسباب طبيعية و

وهكذا تفتح النظريات طريقا جديداً للعلماء ٤ تسوقهم الى البحث عن الأسباب العميقة والعوامل البعيدة ٤ فتستبدل بطريقة التصنيف والتعريف طريقة التجريب ٤ وبطريقة الفائية طريقة التقيد ٠

ولما كانت طربقة التقيد تقتضي الايضاح بالاسباب الفاعلة كان لا بد لهذا الاتجاه الجديد من خلق علوم جديدة كعلم الكيمياء الفيزيائية « Chimie physique » الدي يعلل خواص الاجسام بتركب اجزائها ، وكعلم الصور الدبناهيكي أو السببي « Morphologie dynamique » الذي ببين تأثير بعض العوامل كالبيئة وأثرها الميكانيكي والنبدلات الكيميائية والغذاء والحرارة ، والضوء ، والمغناطيسية ، والنقالة ،

في صفات الكائنات الحية · فيا ذكره (هوسي - Houssay ) ان اشكال الأسماك ترجع الى ان الماء بضغطها في شرائط معينة أمن السرعة فتنخذ اشكالاً خاصة تابعة المضغط الماء وسرعة الحركة · ويمكن اثبات ذلك كما بلي : نوعخذ اكياس من المطلط مستطيلة الشكل ويملاً كل منها حتى ي حجمه بمخلوط من الزبت والفازلين تعادل كثافته كثافة الماء · ثم نوضع هذه الاكياس في الماء وتحرك بسرعة فتتخذ اشكالاً شبيهة باشكال الاسماك · وهناك ايضاً تجارب جيولوجية نبين لنا اسباب النواء طبقات الارض ·

ولكن العلم لا بقف عند طور الاستقراء ، بل يبلغ طوراً آخر هو طور الاستنتاج تصبح فه المبادي والنظريات قضايا عامة ع والقوانين المعلومة نتائج لازمة لها وتستنتج القوانين العلمية من المبادي والنظريات كا تستخرج النتائج من المقدمات مثال ذلك الله تستنج قوانين (كبلر) الثلاثة من نظرية الجاذبية العامة ع فكاً ن نظرية الجاذبية العامة علية ع وكاًن قوانين (كبلر) نتائج لازمة لها اضطراراً وهكذا اتدتب القوانين بعضها فوق بعض كا تدتب القضايا الهندسية و

## ٣ - ان المبادى؛ والنظربات بهدي العلماء الى السكشف

ومن صفات المبادي، والنظربات انها آلات فكرية تهيئ للعلاء اسباب الكشف العلمي ومن صفات المبادي، والنظربات انها توحي اليهم بالفرضيات وتكشف لهم عن المائلات الحديدة والحوادث المجهولة و فاذا ما أدى الاستنتاج الى كشف حوادث جديدة استطاع المدالم ال يختهر قيمة مبادئه ونظرباته اختباراً رباضها دقيقاً وقال ( فونل ):

« اذا كانت الفرضية صادقة أدت ( بالفرورة ) الى كشف علاقات عددية تربط أبعد الحوادث بعضها بعض • واذا كانت كاذبة دلت عند الفرورة على الحوادث التي وضعت من اجلها • ولكنها لا تستطيع ان تكشف « العقد السريَّة » التي تربط هذه الحوادث بغيرها من ضروب الحوادث الاخرى « Fresnel, De la » لا نستوها من ضروب الحوادث الاخرى « Iumière, dans les classiques de la science. v, p. 2 »

ان تطبيق مباديء الترمودبناميك على حوادث الدوبان والتوازن قد هدت العالم

النيزبائي الاميركي (جبيس — Gibbs ) الى تشبيد صرح الكيمياء النيزبائية على أسس علم القدرة بحبث اصبحت معادلاتها ،ساعدة على كشف التفاعلات الكيمبائية ، وكذلك نظرية الجاذبية العامة ساعدت (لوفريه - Le Verrier ) على كشف السيارة ( نبتون ) بعد حساب وضعها بالنسبة الى انحرافات ( اورانوس ) · - وقد استنتج العلماء من نظرية ( ماكسويل ) ان اشعة الضوء الواقعة على سطح ما تحدث فيه ضفطا ، فاما اختبروا صحة هذا الحادث بعد عدة سنوات تبين لهم ان قيمة الضغط ،ساوية للمقدار الذي تنبأوا به · - ان نظرية ( آبنشتين ) قد ساعدت على التنبوء بانحراف الأشعبة الضوئية ولم بتمكن العلماء من اغتبار ذلك الا خلال الكسوف الذي حدث فيما بعد عام ١٩١٩ .

## ۲ – فیمة المباديء والنظریات

قال ( هنري بو انكاره ) « ببدو لنا ان النظربات لا تبقى الا بوماً واحداً ، وان الانقاض تتجمع فوق الانقاض () » وهكذا حل مبدأ ( ليبنيز ) في مصونية القوة محل مبدأ ( ديكارت ) في مصونية الحركة ، وتغير مبدأ مصونية الكتلة فلم ببق له اليوم الا مهنى نسبي ، وبدلت نظريات انتشار النور ، فرجحت اولاً نظرية التموج على نظرية الارسال ، ثم استبدلت نظرية الضوء الكهرطيسية والنظرية الالكترونية ، بنظرية التموج ، ودلت نظرية ( آينشتين ) في ابامنا هذه على انه الالكترونية ، بنظرية الارسال ،

ان هذا التبدل السربع في المبادي والنظربات قد حدا بعضهم الى اعلان « افلاس العلم » والوا اذا كانت النظربات العلمية تتبدل بسرعة و كيف نثق بها ونعتمد عليها و ثم كيف نثق بالاقبسة البرهانية التي استندنا اليها في استنباط هدف النتائج – لقد اجاب (هنري بوانكاره) نفسه عن هذه الشبهة بقوله ان تبدل النظريات لا بولد في العلم الا ربباً سطحياً و نعم ان كل نظرية ذائلة ع واكنها رغم مرعدة

<sup>1 -</sup> H. Poincaré, Valeur de la science, 268.

<sup>(</sup>منطق - ۲۶)

قال ( هنري بوانكاره ): تكشف لنا النظرية عن بعض العلاقات ، فاذا زالت بقيت تلك العلاقات في حظيرة العلم ، فالعلاقات اليقينية لا تتفير ، وانما تتفير اللغم التي نعبر بها عنها .

مثال ذلك : لم تكن فاية ( فرنل ) البرهان على وجود الاثير أو عدم وجوده > بل كانت فايته اكشف عن قوانين الظواهر الفوئية • وسواء اعبرنا عن ذلك بنظرية تموج الاثير أم بنظرية التيارا لكهربائي الن قوانين الضوء لا تتغير > فالاثير هو اذن توهم موافق أو لغة موافقة — مثال آخر : اذا اعتبرت نظرية الغازات الحركية حقيقة مطلقة أثرت حولك كثيراً من الشبه • وكن هده الشبه لم تمنع من الكشف عن بمن الملاقات اليقينية كملاقات صغط الغازات وضغط التنافذ « Osmose (۱) » — وقد أسس ( كارنو ) مبدأه على نظرية مبدأ الحرارة • ولم يود ابطال هذه النظرية الى ابطال ذاك المبدأ — فاللغة التي يستعمل من غير ان يغيروا الحقائق التي يستعمل المن المرادة • وكثيراً ما يغيرون لغيم من غير ان يغيروا الحقائق التي يستعمل عنها • ان علم الضوء الهندسي يستعمل لغة الارسال > كا ان علم الضوء الفيزيائي يستعمل اغة التدوج •

فلا تطلب من النظريات اذن اكثر بما يمكنها ان تعطيك · انها لا ثربد ان تكشف لنا عن طبائع الاشياء ولا عن ماهياتها · فهي لغة موافقة نعبر بها عن القوالين بحسب حالة العلم الحاضرة · ولا يضر القوالين العلمية ان تتغير اللغة التي تعبر عنها · 40 - 198 - 198 . H. Poincaré, science et bypothèse

بنتج بما تقدم ان للنظريات عند ( هنري بوانكاره ) قيمة رمزية أو شكلبة ٠ فهل يجب الاكتفاء بهذا ، أم بنبغي القول ان للنظريات قيمة حقيقية ?

<sup>(2)</sup> Cournot, Enchainement des idées fondomentales, 192,

اصبحت الجواهر الفردة حقائق مادية ، واصبح في وسع العلماء ان يعدوها ويزنوها ، ويعينوا دائرة تأثيرها وسرعتها المتوسطة ، ولما كان من خواص الجواهر الفردة ان تصبح مراكز تكاثف ببخار الله عندما تكون حالته فوق الاشباع ، توصل ( ويلسون — C. - T. - R. - Wilson ) بواسطة هدف الخاصة الى تصوير المسير الاتومي لجزيئات ( T ) التي هي شوارد من الهليوم ، وتصوير مسير أشمة ( ب ) المؤلفة من الالكترونات ، حتى الى ( هئري بوانكاره ) نفسه قد اعترف بذلك في أواخر أيامه فقال ان الاتوم ليس توهماً موافقاً ، بل هو حقيقة واقعية ، لا ننا نستطيع ان نراه وان نحصي عدده (١١) .

واعتبر ذلك ايضاً في مباديء المصونية • ان الكميات التابتة التي اشتملت عليها هي حفائق راهنة ، كما ان القدرة نفسها ذات كتلة وثقل •

يظهر لنا من ذلك كله ان المبادي، والنظريات لا تطلمنا على العلاقات الخارجية البقيفية فحسب ، بل تساعدنا ايضاً على النفوذ الى باطن الوجود ، فالتعليل الاستقرائي بكتني بارجاع الحوادث الى القوانين، اما النعليل الاستنتاجي فهرجع القوانين الى مبادي، عامة ، ويجعلها نتائج ضرورية لها ، بحيث تصبح كما قال ( موند كيو) ، شتملة على علاقات ضرورية ناشئة عن طبائع الاشياء .

مقيقة النمليل العلمي • - ولقد صرح ( ميرسون ) ، وهو احد الفلامة المعاصرين ، الن التعليل العلمي صفة وجودية • قال ان العلم يقتضي الأخدد بجنهوم « الشيء » أعني انه بقنفي القول بموجود ثابت متحقق في الخارج (٢) • وان غاية العلم لا تقتفي معرفة القوانين ومعرفة علافات الحوادث فع ب بل تستلزم تقهم الطبيعة ، وتعليلها ، و وقطيم الوجود شنظيماً عقاياً تدريجياً .

وحاجة العلم الى المعتولية تنجلى في البحث عن الهوية «Identité »، والتوحيد بين المتأخر والمنقدم ، والسعى لموفة العلل · والملة في اصطلاحنا هي ما بتوقف عليه

<sup>(1)</sup> H. Poincaré Dernières, pensées 197.

<sup>(</sup>٣) « التي في اللفة هو ما يصح ان يعلم ويخبر عنه ، عند سيبوبه ، وقبل الشي عبارة عن الوجود ، وهو اسم لجميم الكونات عرضاً كان أو جوهراً ، ويصح ان يعلم ويخبر عنه ، وفي الاصطلاح هو الوجود الثابت المتحقق في الحارج » ، ( عن كتاب التعريفات للجرجاني ) .

وجود المعلول ، وبكون منقدماً عليه ، مؤثراً فيه ، موجداً له ، متحققاً فيه ، بحيث اذا وضعت العلمة لزم المعلول عنها اضطراراً ، ان حاجة العلم الى هذا الننظيم العقلي هي التي سافت العلماء الى استنباط المبادي، والنظريات .

فالمبادي، والنظربات تنظم القرانين العلمية تنظياً عقلياً، وليس هـذا التنظيم العقلي مضاداً للبحث عن القوانين، ل هو متصل به ، متمم له ، فقد قال ( هنري بوانكاره) : اذا كان هناك قوانين تدير الهمالم ؛ كان لا بد من وجود كميات ثابتة ( H, Poincaré, science et bypothèse 154 ) . لذلك كان البحث عن القوانين مرحلة اولى من مراحل تنظيم الوجود، اذ ان غاية كل قانون هي الوصول المي تجديد مقدار ثابت ، وكشف شي، بهتي هو بنفسه واحداً وراء التغيرات المتنابعة ، ان للربط العلم اشكالا كثيرة ، وتحت هـذه الاشكال افتران اساسي بنضمن ان للربط العلم الشكال القرانين المشتملة على مقدار ثابت قانون التسارع ( مرب الله على مقدار ثابت قانون التسارع ( مرب القوادة ) وقانون القاومة وقدانون الانكسار ( مد مرب القوادة ) وقانون التسار ( مد مرب الله كان التسار ( مد مرب الله كان الدين المورد الله كان التسار ( مد مرب الله كان التسار ( مد مرب الله كان التسار كان

الثانية من العالم وهي مرحلة التنظيم المقلي ، فان المبادي، والنظريات تدخلنا الى قلب الحقيقة ، وتكشف لذا عن هوبات ذاتية ووحدات اساسية اعمق من هده العلاقات البسيطة ، وهذا بدل على ان العلم في جميع مراحله انما هو جهد مستمر لايجاد الهويات الاساسية وراء الاختلاف الخارجي والتفهر الظاهر ، لا بل هو تجديد بنيان الوجود وفناً لقوانين العقل ، فلا غرو اذا اتجه دائما الى طربق الاستنتاج ، واتصفت المبادي، والنظريات بصفة رباضية محضة ، ان هذه الصفة الرباضية نقرب الملوم النجربية من العلم المعقلية ، وتجمل القوانين المتفرقة سلسلة واحدة محكمة الحلقات ، ولا بتم هدا البناء العقلي الا اذا بلغ العلم نهاينه ، واتسع شمول المفاهيم العلمية ، واحكم تركيبها ، وهذا بكسب العلم حركة دائمة و تطوراً تدريجياً مستمراً ، وليسى ذلك بقادح فيه لان الحركة هي عنوان الحياة ،

## ۱ – المسادر

# آ - المصادر العربية المنطف السنوبة ، ١٩٤٠ - احمد فهمي ابو الخير ، الفيزية الحديثة ، هدية المقتطف السنوبة ، ١٩٤٠

٣ – اسماعيل مظهر ، ملتي السبيل .

٣ - جماعة من الاساندة ، الفيزياء لصف الفلسفة ، دمشق ، مكتبة العلوم والآداب

٤ - شبلي شميل ، فلسفة النشو، والارتقاء .

فؤاد صروف ٤ فئوحات العلم الحديث ٠

## آفاق العلم الحديث

#### ب - المصادر الفرنسية

- 1 Anglas, Les grandes questions biologiques depuis Darwin.
- 2 Berthoud, La constitution des atomes,
- 3 Cuvillier, Manuel de philosophie, logique, p. 146 174.

وقد اقتبسنا منه اكثر ما في هذا الفصل •

- 4 Delage et Goldesmith, Les théories de l'évolution.
- 5 L. Fabre, Les théories d'Einstein.
- 6 Goblot, Système des sciences.
- 7 Houssay, Nature et sciences naturelles, et Force et cause.
- 8 Leclerc du sablon, L'unité de la science.
- 9 Meyerson, Identité et réalité, De l'explication dans les sciences.
- 10 Poincaré (Henri), Valeur de la science. Science et Hypothèse. Dernières pensées.
- 11 Poincaré (Lucien), La physique moderne.
- 12 Picard, La science moderne et son état actuel.
- 13 Rey, La théorie de la physique chez les physiciens contemporains.
- 14 Rougier, La matière et l'énergie.

#### ٢ - تمارين ومناقشات شفاهية

ا - قيمة النظريات · ٢ - معنى النظور · ٣ - فكرة التعاور في الطبيعة والتاريخ · ٤ - وحدة المادة والقاريخ · ٤ - وحدة المادة والقوة · ٦ - بناء الجوهر الفرد ·

## ٣- الانشاء الفلسني

- ا هو رأبك في هـذا القول: بين مفاهيم الفيزباء والتجريدات الرباضية
   هوة سحيقة ( البكالو ربا السو ربة ) •
- ٢ -- ما هي النظرية العلمية وما هي الشروط التي تجملها مقبولة ( بكالوريا \_
   رياضيات سنزازبورغ ١٩٢٥ ؟ الجزائر ١٩٢٦ ) •
- ٣ ما هو أثر النظربات العلمية ، عل توضع لبستفاد منها عملياً أم توضع لتوضيح المعرفة ( بكالوريا فلمفة كان ورين ١٩٢٥ ) .
  - ٤ ما هو رابك في مسألة النطور ( بكالوربا فلسفة رين ١٩٢٠) ·
- ما هو رأيك سف نظربة النابية في العالوم ( بكالوربا رياضيات طولوز ١٩٢٥ ) .
- ٦ هل لفكرة الغائية أثر في تأويل الحوادث تأويلاً علمياً (بكالوريا فلسفة باريز ١٩٢٦) •
- ٧ هــل بقتصر التعليل العلمي على وصف الحوادث وتصنيفها ( بكالوربا فلسفة باريز ١٩٢٤ ) .
- ٨ هل بقتصر العلم على دراسة الظواهر أم بنفذ الى قلب الحقيقة
   ( بكالوربا فلسفة باريز ١٩٢٤ )
- ٩ كيف تفرق بين القانون العامي والمبدأ والنظربة
   ( بكالوربا فلسفة رين ١٩٢٦ )

## الفصبل الثامن

## علم النفس

#### مندخل عام

نويد ان نبين في الفصول الآتية جملة العلوم التي تبحث في الناحية في النفسية والاجتماعية من حياة الانسان والحيوان ، وندخل في ذلك جميم ظواهر الفاعلية البشرية من نفسية وتاريخية واجتماعية ، ويطلق على هدف العلوم ارم العلوم المعنوية أو الادبية أو الاخلاقية « Sciences morales » ، وتنقسم الى علوم قاعدية « Sciences » كملم الجال وعلم المنطق وعلم الاخلاق ، وعالم وضعية « Sciences » كملم التاريخ وعلم الاجتماع ،

ولما كنا قد ذكرنا موضوع علم النفس وطريقته في الجزء الاول من كتابنا ، لم نجد حاجة الى تكراو ذلك هنا ، وفي وسم طلاب صف الرياضيات ، ادا ارادوا الاطلاع على هذا البحث ان يرجموا الى الجزء الاول من دروس الفلسفة ، فقد اعطيناهم فيه ما هو كثير لهم وفوق حاجهم ، وسنمطيهم في هذا الفصل ،ا يصلح لهم ولطلاب الفلسفة زيادة على ما اخذو، ، فنين لهم اولاً الرأي التقليدي في ، وضوع العلوم الاخلاقية ، ونذكر لهم ثانياً الثروط العلمية التي يجب ان تتوفر في مباحث علم النفس بصورة عامة ،

## ١ - الرأي النقليدي

كان اصحاب الرأي النقايدي بقولون ات العلوم الاخلاقية تبحث في الناحية القلبية من الانسان ، وإن موضوعها البحث في الانسان من حيث هو موجود عاقل وحر ، فاذا بجثث في الانسان من حيث هو فرد سميت بعلوم النفس ، وإذا بجثت فيه من حيث هو موجود اجتماعي سميت بعلوم الاجتماع ، وغابتها على كل حالب معرفة ما هو ، وما يجب أن يكون ، وهي تشتمل على علم النفس ، وعلم التاريخ ، وعلم الاجتماع ، وعلم الماطق ، وعلم الاخلاق ، وتمتاز من غيرها من العلوم بالصفات الاتبة :

ان موضوع هذه العلوم ، عند اصحاب الرأي التقليدي هو البحث في العرنسان ، وقد سموها بعلوم الانسان ، فما قاله ( بول جانه ) : « ان العلوم التي تبحث في الفكر هي العلوم الاخلافية ، وموضوعها انها هو الانسان (۱) » ،

وقال (بواراك): « ان موضوع العلوم الاخلاقية والاجتماعية هو البحث في الانسان من حيث هو موجود عاقل وحر '۲'» •

فهي اذن بهذا المعنى مقابلة للعاوم الطبيعية من فيزيائية وكيميائية وبيولوجية ، لان هذه الاخيرة تبحث في غير الانسان من الموجودات ، ولا تبحث في الانسان الا من حيث هو ذو طبيعة مشتركة بينه وبين سائر انواع الحيوات ، اي من حيث هو ذو جسد .

تثم ان طربقة هـذه العلوم عندهم هي الملاحظة الداخلية التي يضيفون اليها ملاحظة الآخرين ودراسة التاريخ • فعلم النفس يقتصر على طربقة التأمل الداخلي « Introspection » وعلم الاجتماع في يستمد احكامه من دراسة الطبيعة البشرية ، وبعتمد بالدرجة الأولى في دراستها على الملاحظة النفسية •

٣ ثم ان العلوم الأخلاقية مرتبطة عندهم بالفلسفة ٤ لأنها تربد ان تستنتج بعض النتائج الفلسفية أو المنطقية أو الأخلاقية من تأويل العناصر التي توحي بها الملاحظة · فعلم النفس العقلي مثلاً يبحث عن طبيعة الروح ومصيرها ٤ أو يبحث على الاقل عن شرائط الفكر العامة · وجميع العلوم الأخلافية الأخرى لا تكنفي بالبحث عن اسباب الحياة الفردية والاجتماعية وقوانينها ٤ بل تربد ان تحدد اهداف الانسان ٤ وتعين القواعد التي يجب عليه ان يتبعها · فهي بهذا المهني علوم قاعدية « Sciences « Sciences » لا تكنفي بدراسة الواقع مع بيان علله وقوانينه ٤ بل تربد ان تبين لنا ايضاً ما يجب ان بكون · لذلك كان علم النفس اقرب الى المنطق والأخلاق منه الى علم الحياة ، وكان علم الاجتماع اقرب الى علم السياسة والاقتصاد الاجتماع منه الى علم التاريخ ·

<sup>(1)</sup> Paul Janet, Traité élémentaire de philosophie, 6° éd. p. 876

<sup>(2)</sup> Boirac, Cours élèmentaire de philosophie 20° éd. p. 292

## ٢ - نقد الرأي النقليدي

ونجن نرى انه من الصعب قبول هذا الرأي للأسباب الآنية :

ان في اقد صار العاوم « الاخلافیة » عَلَى دراسة حیاة الانسان النفسیة والاجتماعیة تضییقاً لموضوعها • قال (ریبو) :

« يقولون ان البسيكولوجيا هي علم النفس البشرية • وهذا القول يضيق منهوم علم النفس ويجله غير تام • فهل عرفوا علم الحياة يوماً بقولهم هو علم الحياة البشرية وهل ظن علم الفيزيولوجيا يوماً ، اللهم الا في طفولته ، ان موضوعه انما هو الانسان فحسب ، ألم يقرر علما الحياة والفيزيولوجيا ان من خصائص علمهم البحث في كل ما هو عضوي وحي ، من النقيعيات « Infusoires » الى الانسان ? فيجب والحالة هدف الاعتراف بان للحيوان كما للانسان احساساً وشعوراً ولذة وألماً وخلقاً ، وان هناك جملة من الحوادث النفسية ، لا يحق لنسا ابداً اسقاطها من العلم (۱) » .

وما بقال في علم النفس بقال أيضاً في علم الاجتماع ، ان الحياة الاجتماعية غير خاصة بالانسان وحده ، بل ان هناك جماعات حيوانية أخرى كجاعات الحشرات والقردة والفيلة ، Sociétés ) في كتابه عن الجماعات الحيوانية « Espinas ) و مفها ( اسبيناس - Espinas ) في كتابه عن الجماعات الحيوانية عند الحشرات « Bouvier ) في كتابه عن الحياة النفسية عند الحشرات « La vie psychique des insectes »

فلا يجوز والحالة هذه ان تقتصر العلوم الأخلاقية على البحث في الانسان وحده وان مفهومها التقليدي يرجع بنا الى فلسفة قديمة تعنهر الانسان موجوداً مضاداً للطبيعة فترفعه الى رتبة أعلى من رتب الحيوانات وتضعه في منزلة خاصة و وأن صبح هدا البضاد بين الانسان والطبيعة من الناحية الاخلاقية و فليس يصبح ابداً من الناحية العلمية ولأنه مخالف لمسلمات علم الانتربولوجيا و ويمكننا ان نقول الآن ان عدم وضع الانسان في محله في الطبيعة يمنعنا من فهم حقيقة الحياة البشربة من الناحيتين النفسية والاجتماعية ويحول دون إدراك نموها وتطورها و

<sup>(1)</sup> Ribot, Psychologie anglaise contemporaine, 25 ( فنطق – منطق )

ان الملاحظة الداخلية أو طريقة التأمل الداخلي غير كافية لدراسة العلوم « الاخلاقية » • فني علم النفس استبدل العلما و بطريقة التأمل الداخلي طريقة موضوعية « Méthode objective » تمتمد على دراسة سلوك الانسان والحيوان وردهما للفعل تحت تأثير العوامل الخارجية • وتسمى هذه الطريقة بالطريقة السلوكية او (البهافيورية)
 « Behaviourisme » (۱) •

على ان أكثر العلما في ايامنا هذه لا يبطلون طريقة النامل الداخلي كما قدل السلوكيون ، بل يجمعون بينها وبين الطريقة الموضوعية ، فما قاله (رببو): ان طريقة التأمل الداخلي هي نقطة الابتدا، في كل بحث نفسي ، فلا ابتدا، الا بها ، ولا انتها الا بالجمع بينها وبين غيرها من الطرق الموضوعية ، لأنها وحدها غير وافية بالقصد ، فمن نقصها :

آ – ان الملاحظة الداخلية تبدل الحادث المشاهد فتكبره وتضخمه ، مثال ذلك ان الحساس الذي يحاسب نفسه ويتشكك في أمرها دائماً ، بنتبه الى دقائق عواطفه ، وببدو له ان فيها كثيراً من النزعات السيئة .

س — ان الملاحظ كثيراً ما بنخدع في أس نفه فيتوهم ان احوالها قد جائت مطابقة لتصوراته السابقة ونظرياته الفلسفية ، فلا يرى فيها الا ما كان بتوقع ان يراه ، وذلك كما فعدل الفلاسفة الانتقائبون من (فيكتور كوزن) الى (جوفروا) ، حينا وجدوا في الملاحظة الداخلية تأبيداً لنظرياتهم الروحية .

ج - ان الانسان لا يستطيع ان يلاحظ نفسه في الاحوال الشعورية الشديدة كالهوى والغضب والخوف ·

اضف الى ذلك ان النامل الداخلي لا يطلعنا على حياتنا النفسية كلها ؟ لأن وراء الشعور المنير عالماً نفسياً مظلماً غنياً بالعواطف والرغائب والميول.

<sup>(</sup>١) البهافيورية كله مشتقة من الكلمة الانكليزية « Behaviour » ومعناها السلوك راجع كـثابنا في علم النفس ( دروس الغلسفة كالجزء الاول ٤ ص : ٨٠ — ٨٥) •

الملاحظة الشخصية ان تصل اليه ، وهو عالم مغلق ، الا انه عظيم الخطورة عميق الأثر في حياتنا الواعبة .

والتأمل الداخلي لا بني بفرض علم الاجتماع ، لأن قوانين المجتمع لا تستنتج من دراسة الطبيعة البشربة وحدها ، كا ان القول بطبيعة بشربة ثابتة لا تنفير مبني على موضوعة باطلة ، بنتج بما تقدم ان علم النفس والاجتماع يربدان ان بنهجا نهج العلوم التجربية ، ويعتمدا على الملاحظة الموضوعية والطربقة المقارنة والتجربب ، لا يجوز اطلاق اسم العلوم الأخلاقية على دراسات مختلفة كعلم النفس ،

والاجتماع والداريخ والمنطق والاخلاق والسياسة، والافتصاد السياسي، والافتصاد الاجتماع.

فعلم النفس والاجتماع هما علمان وضعبان ، وعلم التاريخ بدرس الحوادث الجزئية ، وعلم الحقوق ، وفلسفة التاريخ ، وعلم الانتصاد السياسي هي علوم اجتماعية مجردة ، وعلم النفس العقلي أو علم الروح هو فرع من الفلسنة العامة أو علم ما بعد الطبيعة ، وعلم المنطق والاخلاق والسياسة والاقتصاد الاجتماعي هي علوم قاعدية ، فالجمع بين هذه الدلوم المختلفة يدعو الى الالتباس ، كما ان اطلاق امم العلم عكى دراسة فلسفية محشة كملم النفس العقلي بدعو الى الاشتباه ، ان موضوع العلم يجب ان بكون وضعبا ، أي مبنيا عكى المشاهدة والتحرية ، لذلك كان النظر في طبيعة الموجود العاقل ، ومسألة المادة والروح من خصائص الاونتولوجيا « Ontologie »(۱) أو علم ما بعد الطبيعة لا من لوازم العلم الوضعي ، اضف الى ذلك ان البحث عن القوانين يختلف عن البحث عن القوانين يختلف عن البحث عن القوانين العلمي المادة ثابتة بين حوادث متفيرة ، أو هو كما قيل حكم وجودي يعبر عما هو ، لانه علاقة ثابتة بين حوادث متفيرة ، أو هو كما قيل حكم وجودي أو تشري به ، أو ترمم لنا على الاقل مثلاً أعلى ، فهي اذن حكم تقويمي أو انشائي أو تأمرنا به ، أو ترمم لنا على الاقل مثلاً أعلى ، فهي اذن حكم تقويمي أو انشائي «ما العلم على المنطق والاخلاق الا بتوسيع « العلم العلم على المنطق والاخلاق الا بتوسيع على المنطق والاخلاق الا بتوسيع العالم العلى المنطق والاخلاق الا بتوسيع على المنطق والاخلاق الا بتوسيع على المنطق والاخلاق الا بتوسيع العلم على المنطق والاخلاق الا بتوسيع المناء على المنطق والاخلاق الا بتوسيع المناء المناء على المنطق والاخلاق الا بتوسيع المناء المناء على المناء على المناء المناء على المناء المناء على المناء المناء على المناء ال

<sup>[</sup>۱] كل مجت عن الوجود بذاته هو بحث اونتولوجي ، والسكلمة مؤلفة من كامتين اونتوس [Ontos] الموجود ، ولوغوس [Logos] المقالة أو العلم .

معناه نوسيماً غير مطابق لمدلوله الأصلي ، ان في اصطلاح العلم القاعدي « Science » التباساً ، لان غابة العلم انما هي معرفة ما هو ، اما القواعد فتستخرج من تطبيقات العلم على ضوء الاهداف التي نربد الوصول اليها . وفرق بين ان تبحث عن الشيء كما هو ، وبين ان تبحث عن القواعد التي يجب اتباعها للوصول الى غابة معينة ، فلا يمكن اذن ان بكون البحث الواحد علمياً وقاعديا معا .

## ٣ – الشروط العلدية التي يجب ان تنوفر في المباحث النفسية والاجمّاعية

قلنا ان علم النفس والاجتماع هما علمان وضعيان · فما هي الشروط التي يجب أن تتوفر فيهما لكي بتصفا بصفات العلم الحقيقي ·

لقد ذكرنا صفات المعرفة العلمية عند الكلام عن العلم والروح العلمية (ص - ٩٤). ومن السهل علمنا الآن ان نطبق هذه الصفات على موضوعي علم النفس والاجتماع .

الوضعية ٠ - فن شرائط المعرفة العلمية اتصافها بالصفة الوضعية ٤ وهذا الشرط متوفر في علم النفس والاجتماع معاً ٠

قعلم النقس ببحث في حوادث واقعية كغيره من الملوم • ومن الخطأ الظن ان ما لا بقم تحت الحس الظاهر لا حقيقة له • قال ( جوفروا ):

ان انفراد العداوم الطبيعية وحدها بالنجاح في هذه السنوات الاخيرة جملنا نعتمد على الرأي القدائل انه لا وجود للحوادث الا اذا وقعت تحت حواسنا · فنحن فقرر ان كل · انستطيم معرفته من الحقائق ينحل الى حوادث مشاهدة واستدلالات مبنية عليها · ولكننا لا نسلم ابداً بان الحقيقة محصورة فيها يتم تحت حواسنا من الحوادث · اننا نعتقد ان هناك حوادث من طبيعة أخرى لا ترى بالدين ، ولا تلمس باليد ، ولا يكشف عنها المجهر ولا المبضم ولا تدرك بالتم أو بالذوق ، ولا تسمم بالأفن ، بل نشعر بها مم ذلك شوراً يقينياً · وهذه الحوادث هي الحوادث النفسية ، من احساسات ، وفكر ، وذكريات ، وعواطف ، وتهيجات ، ورغبات وارادات ، وأحكام ·

وعلم الاجتماع ببحث في الظواهر الاجتماعية كالاعتقادات والاوضاع الدينية والخلقية والعضائبة والسياسية والاقتصادية ، وفي الفن والأدب والعلم من حيث هي ظواهر

فني وسع علماء النفس والاجتماع ان ينهجوا اذن في دراسة الظواهر النفسبة والاجتماعية بنهج علماء الطبيعة ، تاركين جانباً كل تأمل فلسفي وغرض فاعدي ، ان العلم لا يتقدم الا اذا افتصر على دراسة الحوادث كما هي ، واعرض عن مسائل ما بعد العلبيعة ، واستبدل بفكرة العلمة فكرة القانون العلبيعي ، قال (جوفروا):

يجب ان نلاحظ الحوادث كما هي ، وان لا نستنتج منها الا الأمور اللازمة عنها ، وينبغي لنا ان لا نكون مثقلي الرأس بمسائل نرجو حلها سريماً ، أو حاها بصورة معينة ، كما انه لا يجوز لنا ان نتلقف من الحوادث حلولاً لا تنم هي عليها ، ان في ذلك لبرها ناً على لجاجتنا ، وتنصبنا لآرائدا ، وتفننا في تخيلنا ، وتغلب الروح المذهبية علينا ، لعلم ان ساحة الحوادث واسمة ، وان سبرها يجتاج الى زمان طويل ، وان اقل ظرف من الظروف بكفي لافساد حل المسألة ،

٣ - الموضوعية ، والشرط الثاني للمعرفة العلمية هو الموضوعية ، فهل تيسر هذا الشرط للعلما ، في مباحثهم ، انتا لا نطلع على احوالنا النفسية الا بالشعور ، أي بالحدس النفسي المباشر ، ولكن هذا الاطلاع الشخصي ليس معرفة حقيقية ، قال مالبرانش ) : اننا نشعر باحوالنا الداخلية ، ولكننا لا نعرفها ، فالشمور لا بولد في اذهاننا فكرة واضحة بينة ، ولا يطلعنا على تكون هذه الاحوال ولا على شرائطها .

قال ( لالاند ): « ان كون الظاهرة الفسية غير منقسمة بالنسبة الى شموري لا يدل على انها بسيطة و ان شعوري الواضح باني أحس شيئاً من الاشياء أو اعتقده ، لا يدل على وجود هدذا الشيء بل يدل اني أحسه أو اعتقده و فكم مرة خيل الينا انسا محزونون لا مر من الأمور ، بينها نحن محزونون لسبب آخر و ان الحادثة التي تقن مضجمنا ( في اليلة الأولى ) ، وكانها الكاوس المزعج ، تبدو لنا بعد ليلة من الراحة تافية وضحكة ، لان علة تهيجنا الحقيقية لم تكن في تلك الحادثة ، بل في غيرها و ولو لم يتخذ تهيجنا هذه الحادثة مطية له انفجر عن طريق آخر(۱) » و

وهـذا صعيح ايضاً بالنسبة الى الظواهر الاجتماعية • قال ( دوركهايم ) : « لمــا كـنا نعمل كل يوم بقواعد الاخلاق والحقوق ، فنبيم ، أو نشتري ، أو نتبادل جس القيم ، كان لهذه الامور في أذهاننا جس

<sup>(1)</sup> Lalande, Lect. sur la philos des sciences, 185

الصور • وكن هذه الصور معراة من كل صفة علمية لانها قد تولدت في أذهاننا ، بدون طريقة ، تحت تأثير الحسام الحساجات العملية • فهي لا تدل على الاشياء الاجتماعية دلالة صادقة ، كما أن تصور العاممي لصفات الاجسام وخواصها ، والضوء والصوت والحرارة ، لا يدل دلالة محكمة على طبائع الأجسام وصفاتها الموضوعية » • وفي الحق « اننا نجهل كل الجهل هذه الاشياء الاجتماعية التي نتحرك في وسطها (١٠) » •

فما هو الشرط الذي يجب على علماء النفس والاجتماع ان بتقيدوا به ، ان دراساتهم لا تكون موضوعية الا اذا اعتبروا الحوادث النفسية والاجتماعية اشباء خارجية ، ونهجوا في دراستها نهج علماء الطبيعة ، ومن الخطأ الظن ان الحوادث النفسية والاجتماعيسة هي اشباء مألوفة لا تحتاج دراستها الى ملاحظة وتحليل ومقارنة وتجربب ، لم يصبح علم النفس علماً حقيقياً الا بوم اعتمد العلماء على الطربقة الموضوعية في تحابل الحوادث النفسية ، فدرسوها بجسب ظواهرها الخارجية ونظروا اليها نظرهم الى الاشياء المستقلة عن نفوسهم ، وانتهجوا في ذلك مسلك الطربقة النفسية — الفيزبولوجية ، والطربقة السلوكية ، والطربقة النفسية الفيزيائية ، والطربقة المرضية ،

٣ - التعميم • - والشرط الثالث الذي يجب ان بتقيد به علم النفس والاجتماع هو التعميم ، لان غابة العلم كا بينا غير مرة هي الانتقال من الحاص الى العام • فلو اقتصر علما النفس على التأمل الداخلي لكانت معرفتهم بأحوال النفس معرفة شخصية جزئية • ان العلماء الذين اعتمدوا على الطربقة الشخصية توهموا ان احوالهم

<sup>(1)</sup> Durkheim, in De la méthode dans les sciences, 1, 332-33

النفسية الخاصة في حقائق عامة • مثال ذلك ان تعربف الانسانية يختلف بالنسبة الى الكريم والبخبل والعالم والجاهل • واشد ما يكون الاختلاف عظياً بين رجل عاش وحيداً منفرداً وآخر خالط الناس وعرف امواءهم ومصالحهم • نعم ان العالم يستطيع ان يوسع نطاق ملاحظاته باستجواب الآخرين عن الأجوال الشخصية التي يشعرون بها • ولكن هذا الاستقصاء لا بكون الا محدوداً ، لاقتصاره على دراسة الانسات الراشد المتمدن ، ان علم النفس المبني على طريقة التأمل الداخلي لا يحيط بالانسان كله ، ولا بتناول دراسة الطفل والعروق البشرية الابتدئية ، ولا بنظر الا في ملكات الانسان التامة مع ان الاحوال النفسية تختلف باختلاف الاعمار وتذه و بالتدريج •

ولكن علا النفس قد وسموا اليوم دائرة بجثهم فدرسوا حياة الطفل النفسية ونفسية الجماعات الابتدائية ووصفوا خصال الحيوانات وغرائزها وقارنوها بعادات الانسان واخلاقه على وفرقوا بين الرجل والمرأة عوبينوا اختلاف الاحوال باختلاف المهن وسموا علمهم هذا بعلم النفس المقارن « Psychologie comparée » أو علم النفس التكويني طمهم هذا بعلم النفس المقارن « Psychologie génétique » الاحتال النفسية باختلاف الاعمار والاجناس والجماعات والمهن ويصف لنا نشأتها وتكونها والمحاما علم الاجتماع فلم يختلف في أول الأمر عن علم النفس التأملي ، لانه قصر بحثه على الحياة الاجتماعية المحبطة بنا والحن علما الاجتماع وجدوا في علم التاريخ وعلم الاتنوغرافيا خير وسيلة لتوسيع نطاق ولكن علما الاجتماع وجدوا في علم التاريخ وعلم الاتنوغرافيا خير وسيلة لتوسيع نطاق مجتهم وتعميم احكامهم .

واليك الآن صعوبة أخرى • وهي ان موضوع علم النفس والاجــ بناع لا يشتمل الاعلى الحق الحوال الجزئية الاعلى الحكابات ، كانت هذه الاحوال الجزئية على جديرة بأن تسمى على •

وانت تعلم ان النفوس مختلفة وان الاحوال النفسية شخصية ، فلا تعدو ان تكون دات صورة معروفة وحلية موصوفة يسفات النفس الشاعرة ، والنفس لا تبقى على حال واحدة زمانين ، حتى لقد شبهوها يسيال دائم الحركة ، يجري كما تجري مياه النهر، ويتبدل كما تتبدل الغيوم التي تتقاذفها الرباح، ففي كل لحظة تثغير مشاعرنا ورغائبنا وافكارنا ، وننتقل من حال الى حال ، ان احساسنا بالاشياء ليتبدل بين عشية وضحاها ، وكشيراً

ما نمجب لتبدل قيم الاشياء في اعيننا فندهش اليوم من احكامنا في الأمس ، ونرى الاشياء كل يوم بالوان جديدة • فالحالة النفسية الواحدة لا تمود الى جوانب النفس بثوبها القديم من غير ان تتبدل وتتجدد ، ومن زعم خلاف فقد توهم أمراً باطلاً •

وهذا الوصف ينطبق ايضاً على الحياة الاجتماعية ، لان لكل جماعة احوالاً خاصة بها ، فتتبدل الاحوال بتبدل المكان والزمان ، وما ينطبق على أملة لا ينطبق على أخرى ، وما يصدق عليها في وقت لا يصدق عليها في آخر ، حتى لقد قيل ( ان التاريخ لا يعيد نفسه ) وان الأمة لا تستحم في الماء نفسه مرتين ،

ولكن هل يقف العالم أمام هذه الصعوبة مكتوف اليدين ، ان ما يرد على علم النفس والاجتماع يرد ايضًا على علم الحياة ، فالمزاج يختلف من فرد الى آخر ، والمبادلات العضوبة معقدة فلا تبقى على حال واحدة زمانين ، ان التنهر هو حقيقة الحياة كما هو حقيقة النفس والمجتمع ، وربما كان جو هر الوجود ، لان المادة الجامدة نفسها تتغير فلا تبقى الحادثة الفيزبائية أو الكيميائية على حالها ولا تتكرر من غير ان يجدث في في شروطها تغير ، انك لا تستطيع ان تجد حادث بن كيميائيتين ،تساوبتين في جميع الشروط تساوباً مطلقاً ،

يظهر بما سبق ان الحوادث النفسية والاجتهاعية لا تنفرد وحدها بالتغير ؟ فاذا كان التغير هو جوهر الوجود كانت غابة العلم هي الكشف عن الهويات الثابتة وراء التغيرات الظاهرة ، فكما ان علم الفيز بولوجيا بعين الوظائف المشتركة بين مختلف الأنواع الحية ، كذلك علم النفسي والاجتماع بعينان الوظائف المشتركة بين الأشكال النفسية والاوضاع الاجتماعية المختلفة ، ويرجعات هذه الأوضاع ، وتلك الأشكال الى أمثلة عامة وانواع أصلية ،

المحليل • - ولا بنم ارجاع الأشكال النفسية والاوضاع الاجتماعية الى أمثلة عامة وأنواع اصلية الا اذا كان تجلياما بمكنا • فالتحليل هو اذن شرط أسامي من شرائط علم النفس والاجتماع •

ولكن قد تعترضنا هنا بعض الصعوبات ، وهي ان الحوادث النفسية والاجتماعية كثيرة المتعقد والاشتباك ، ولعل تعقد احوال النفس لم يوصف بأحسن بما وصفه به

( وبليم جيمس ) و ( هنري برغسون ) فقد سمى الأول جربان الشعور بتيار الفكر و المايم جيمس ) و ( هنري برغسون ) وبين الثاني ان الحياة النفسية ليست مركبة من اجزا وردة بسيطة و ولا هي سلسلة مؤلفة من حالات جزئية ملتصق بعضها ببنض بغرا خارجي و بل هي كتلة روحانية بتقدم فيها المركب الحسي و البسيط المجرد و يشتمل فيها الجزا على السكل و وتدخل الاجزا ومضها في بعض فتؤلف كلا واحدا عجباً لا يقبل الانقسام و فالرغبة متحدة بالعاطفة والذكرى بالاحساس و والاحساس والاحساس المبيط المبيط المبيط المبيط المبير مذاب وحتى لقد يخيل البك انها تؤلف ناما واحدة والعدة والمدة واحدة والعرب واحدة واحدة والمبير مذاب واحدة والمبيد والمبيد واحدة والمبيد والمبيد والاجزا واحدة والمبيد والمبيد والله واحدة والمبيد واحدة والمبيد والم

وكذلك اذا أردنا ان نعين في الحياة الاجتماعية اسباب تناقص المواليد وتبدل اسمار القطع وجدنا اسباباً كثيرة متداخلة ، حتى لقد قال ( ميشله ) ان الكل في مثل هذه الامور بؤثر في الكل .

أضف الى ذلك ان في الحياة النفسية والاجتماعية حادثة تسمى بحدادثة الارجاع « Récurrence » كاللذة التي تنشأ من ارضاء الميول، فعي تولد بدورها ميلاً جديداً ، وكاطلاعنا على حالتنا الفكرية ، فهو بؤثر في توجيه افكارنا كما بؤثر الاطلاع على الحياة الاجتماعية في الحياة الاجتماعية نفسها .

بنتج بما تتقدم انه من الصعب تحليل الحياة النفسية والاجتماعية تحليلاً حقيقياً ولكن هذه الصعوبة لبست مقصورة على علم النفس والاجتماع ولأننا نجدها ايضاً في العلوم الأخرى و ألم يزعم (كوفيه) ان التجرب في علم الفيزبولوجيا عالى ولأن جميع اجزاه الجسد مرتبطة بعضها ببعض ? ان حالة كل خلية وكل عضو تابعة لحالة الجسد العامة و وقد بينا ان الاعضاء تتبادل التأثير وان بينها تعلقاً و وان كل ظاهرة من ظواهر العضوبة علة من جهة ومعلول من جهة أخرى و ولكن هذه السببية الدائرية لم تمنع العلماء من التحليل و

 وفي علم النفس والاجتماع طرائق مختلفة للنفلب على ه في الصعوبات كالطوبقة المرضية « Méthode pathologique » فعي أساء دنا على دراسة الأمراض النفسية وتبين لنا كيف يحلل المرض وظائف النفس ، وكيف يهدم بعض الوظائف العالية ويرجع المركب منها الى البسيط ، قال ( رببو ) : ان المرض هو آلة تحليل دقيقة لأنه يحقق لنا كثيراً من التجارب التي لا نستطيع تحقيقها بطوبة أخرى ، Ribot. Maladies de la personnalité, 40 »

وكما يستند علم النفس الى الطربقة الرضية في غلبل الوظائف المقلية ، فكذلك يستمين علم الاجتماع في تحليل الاوضاع الاجتماعية بالطربقة القاربيجية المقارنة والاحصاء ودراسة الجماعات الابتدائية .

والمنابع ما من علم الا يستند الى مبدأ التقيد في تأسيس قوانينه فلا يكني والحالة هذه ارجاع الظواهر النفسية والاجتماعية الى أمثلة عامة وأنواع أصلية بل يجب أيضاً ربط الحوادث النفسية والاجتماعية بمضها ببعض واستنباط علاقاتها الثابتة وقوانينها .

وقد وجد بعض الفلاسفة هذا النقيد سيف الحوادث النفسية والاجتماعية معارضاً

لحربة الارادة · فقالوا لا يمكن الجمع بين الحربة والتقيد في علم النفس والاجتماع لأنا اذا سلمنا بالتقبد نفينا الحربة والعكس بالعكس · وربما كان القول بخضوع العواطف والافكار والارادات اشرائط ضروربة ، وقوانين طبيعية ، مخالفاً لقيمة الإنسان الأخالا في على عالم النفس وعلم الاجتماع لا يختلفان عن غيرهما من الدلوم في هذا الأمر ·

لقد انكر الباحثون في الماضي خضوع الحوادث الفيزيائية والكيميائية لمبدأ التقيد الطبيعي ، فلما تمكامل العلم أصبح هذا المبدأ عندهم من الاوليات ، ثم ننوا التقيد بعد ذلك عن ظواهر الحياة فقالوا ان العجاة عقو بتم لا تتنق مع التقيد ، فلما ارتقى علم الفيزيولوجيا اصبح القول بخضوع ظواهره لمبدأ التقيد من البديهيات ، وكاما وسع العاماء شمول مبدأ التقيد، واخضموا له طائفة من الحوادث الجديدة ، صادفوا في طريقهم مقاومة عنيفة ، فلا غرو اذا اعترض المعترضون على اشمال التقيد ظواهر علم النفس والاجتماع ،

نعم ان الايضاح النفسي يختلف عن الايضاح المادي ، لان النقيد في العلوم المادية يرجع الى مبدأ مادلة الفعل لرد الفعل ، ومساواة العلة للمعلول ، اما في علم النفس فإن المعلول لا بعادل العلة ، بل يضيف اليها شيئاً جدبداً ، فتجد في الاحساس مالا تجده في المؤثر ، وفي الادراك ما لا تجده في الاحساس ، وفي التفكير مالا تجده في الادراك .

ولكن التقيد النفسي شبيه بالتقيد الفيز بولوجي ، ان هيئة كل عضو ، ووضعه ، وبنهة كل عضو ، ووضعه ، وبنهة كل جزء من اجزائه ، خاضمة للوظيفة التي بقوم بها ، وهي تتعاون في حبيل العمل المملولات يجب ان تكون متجهة الى غاية واحدة ، وكذلك المقبد النفسي ، فهو تقيد غائبي ، تعلل فيه حوادث النفس بوظائفها ، والوظائف بتعاونها ، واتجاهها الى غابة واحدة ،

وقليل من الندقيق يظهر لنا الناقيد النفسي لا بعارض الا مفهوماً معيناً من مفاهيم الحرية ، الا وهو مفهوم حربة الاختيار المطلقة « Libre arbitre » -

ولو كان القول بالحرية يقنضي انكار كل قانون ونني كل تقيد كان عقبة كؤوداً لا في العلوم النفسية والاجتهاعية فحسب ، بل في سائر العلوم ايضاً والسبب في ذلك ان الارادات البشرية ، لما كانت مرتبطة بالحركات الخارجية ، كان الفول بالحربة مخالفاً لكل تقيد داخلي أو خارجي ، غير ان القائلين بالحربة لا بذكرون العلوم الفيزبائية والطبيعية ، ولو انصفوا لما انكروا العلوم النفسية والاجتماعية أيضاً ، وإذا ما علمنا ان المنبد العلمي يختلف عن الجبر ، ادر كنا انه لا بنافي الحربة الفسبية ، ولو بنافي الحربة الفسبية ، لو بنافي الحربة المطبقة ، ان قول ( بيكون ) لا يمكن الحكم على الطبيعة الا بالخضوع لقو انبنها بنطبق على العالم المادي كما بنطبق على العالم النفسي والاجتماعي ، فلا يمكننا والحالة هذه ان نبني قواعد الأخلاق والتربية والسياسة والاقتصاد الاجتماعي على أصس وضعية الا اذا سلمنا بخضوع الظواهر النفسية والاجتماعية للنفيد الطبيعي ،

القباس • - ومن شرائط المعرفة العلمية المكان قيراس الحوادث والتعبير عن علاقاتها الثابتة بكيات • ولقد أشرنا الى ذلك ساقاً ، فقلنا ان العلم بقلب الكيفيات

الى كميات وان العلماء المحدثين لم يرفعوا منار العلوم التجر ببية ، ولم يشيدوا صروحها الا على أساس الرياضيات (ص - ١٨٣) ، فهل انقاد علم النفس الرياضيات كما انقادت لما سائر العلوم .

لقد بين علما النفس ان الظواهر النفسية تابعة لشخصية اافرد المتحولة ، وانها لا تقاس كما تقاس كما تقاس الحودات الطبيعية (علم النفس – ٥٠) وان العلماء الذين أرادوا ان بطبقوا الرياضيات على دراسة الحوادث النفسية لم بنجحوا في محاولتهم هذه ، لأنهم عزلوا الحوادث النفسية عن غيرها ، وانتزعوها من تهار الشعور وجردوها تجربداً صناعياً لا ينطبق على الواقع ، ومنهم من زعم أن للحوادث النفسية شدة « Intensité » ، ومنهم من زعم أن للحوادث النفسية شدة « Bergson, Données immédiates de la » بين حادثة نفسية وأخرى ليس كمها « Bergson, Données immédiates de la »

ولكنتا بينا سابقاً ان الرباضيات لا تطبق على العسلم الا اذا 'بنيت حقائقه على تجليل كافي وعلمت جميع شرائطه فاذا لم تتوفر هذه الشروط وجب الانتظار ربثا يصبح التحليل كافياً و ولعل الساعة لم تأزف بعد لوضع القوابين النفسية والاجتماعية في معادلات رياضية وتوابع جبربة ولذلك كان في تطبيق الرباضيات على هذه العلوم وقبل تحليل ظواهرها تحليلاً كافياً عالم المراف في العلم وتجاوز للقصد ولقد فلا فبل تحليل ظواهرها تحليلاً كافيات غلواً كبيراً وفلو صبح ذلك الكان قسم عظيم من علم الحياة غير جدير بأن يسمى علماً والحق ان الوصف المنظم والتصفيف المرتب ووضع القوانين المؤلفة من الكيفيات على أوائل العلم ولكن علم النفس وعلم الاجتماع قد تجاوزا هذا الدور و فوجد علماه النفس في أوائل العلم ولكن الأمر في أوله قد فسلكوه وأسروا المختبرات النفسية و وجد علماه النفس في التحريب نهجاً سهدلاً النفس الفيزيائيون حذو علماه الطبيعة في قياس الاحساس ولكن الأمر في أوله قد اعتماص عليهم والم بقفوا على حقيقة اقياس وجليته وثم وجدوا في طريقة المقابس النفسية وأزمنة النفسية وأزمنة النفسية وأذمنة النفسية وأذمنة النفسية وادخلوا القباس في علم النفسي بصورة أخرى وربطوا الحوادث النفسية وأزمنة النفسية وادخلوا القباس في علم النفسية واذمنة النفسية وادخلوا القباس في علم النفسي بصورة أخرى وربطوا الحوادث النفسية والنفسية وادخلوا الغباس في علم النفسية وادخلوا القباس في علم النفسية وادخلوا القباس في علم النفسية وادخلوا القباس في علم النفسية وادخلوا النفسية وادخلوا النفسية النفسية وادخلوا القباس في علم النفسية وادخلوا المؤلفة النفسية المناس وادخلوا القباس في علم النفسية وادخلوا المؤلفة المؤلفة النفسية وادخلوا المؤلفة وادخلوا النفسية وادخلوا المؤلفة النفسية وادخلوا النفسية وادخلوا النفسية وادخلوا المؤلفة وادخلوا النفسية وادخلوا النفسية وادخلوا النفسية وادخلوا النفسية وادخلوا النفسية وادخلوا النفسية وادخلوا الدولوا المؤلفة وادخلوا النفسية وادخلوا المؤلفة وادخلوا المؤلفة

بنقاط استناد تصلح المقارنة بينها · فقاسوا التعب النفسي بمقدار زمان الانمكاس وسرعته ، وقاسوا قابلية التصدق بعدد الشهادات الصادنة والشهادات الكاذبة ، وقاسوا الانتباء بعدد الاخطاء المقترفة في الثارين الوحيدة الشبكل ، وقاسوا الذاكرة بعدد الالفاظ المحنوظة ، ولا شك ان القباس المبين في الأمثلة السابقة اليس رباضياً بكل ما في هذه الكلمة من معنى · فلا بدل على المطابقة بين شيئين احدهما داخل في الآخر (راجع علم النفس ، من ) ، بل بدل على ترتبب الدرجات وتفوق بعضها على بعض بالذبة الى المقابيس المشتركة ،

وايس هذا بقادح في علم النفس ؟ لان علما الطبيعة أنفسهم لا يقيسون الحرارة قياساً رياضياً بالمطابقة بينها وبين واحد فياسي داخل فيها ، بل يقيسونها بالنسبة الى واحد قياسي صناعي يصلح للمقارنة بين درجاتها .

أما علماء الاجتماع فقد الكروا في أول الأمر امكان قياس الاعتقادات المشتركة والعادات والاوضاع .

ثم استمانوا في وضع قوانينهم بعلمي الاحصاء والاحتمال ، فطبقوا الرياضيات على بعض الظواهر الاجتماعية والافتصادبة ، وسنبين ذلك عند الكلام عن طريقة علم الاجتماع .

النفيجة • - بنتج من مجموع ما تقدم أن علم النفس وعلم الاجتماع هما علمان وضعيان وأن أتباع الطربقة العلمية فرهما وأجب •

وما أشرنا الى ذاك هذا الا لأن بهض العلماء لا يزالون بنكرون اتصاف علم النفس والاجتماع بصفات العلم الحقبق والكرن هذا الانكار لم يثبط عزائم المؤهنين و ولا عاقهم عما أرادوا وأكثروا من جمع الوثائق والملاحظات وتنظيم التجارب والاختبارات حتى أزالوا الارتياب من نفوس المترددين وقلما رأبت علماً سلم في أوائله من نقد الناقدين واعتراض الممترضين ولكن بينا تجد المترددين بناقشون مخطط البناء وبنكرون امكان انشائه ع تجد الممال الحقيقيين قد حفروا أساسه وجمعوا مواده الاولية ورفعوا أعمدته وما من فيلسوف حقيقي يشك اليوم في امكان علم النفس وعلم الاجتماع وائن

كانت القوانين النفسية والاجتماعية لم تنصف بعد بالضبط الذي الصفت به القوانين الطبيعية والاجتماعية والاجتماعية والاجتماعية والاجتماعية خاضعة لقوانين طبيعية كفيرها من الظواهر وفي وسع العلاء ان يبحثوا عن هدف النوانين و يحكموا ضبطها و

وبد بهي ان في هذا العمل العلمي صموبة عظيمة 6 ولكننا نرى ان هذه الصعوبات آخذة بالزوال شيئاً أشيئاً ، لأنها لا تختلف في علم النفس والاجتماع عما هي عليه في سائر العلوم ، وربما كانت طبيعتها واحدة ، اما اختلافها فهذجع الى تعقد الظواهر النفسية والاجتماعية وكثرة اشتباكها ، فيذبغي لعلما ، النفس والاجتماع ان يحيطوا مباحثهم بكثهر من الدقة 6 وان بقيدوا أحكامهم بشروط التجربة ، وان بتعودوا الصبر أكثر من غيرهم وأن بتحنبوا التسرع في التصديق ، وان بؤمنوا بمستقبل علمهم ، وان بطلبوا التحقيق في كل نوع من موضوعاتهم بمقدار ما تقتضيه طبيعة الشيء 6 فانه لا بتحتم الضبط في كل مؤلفات العقل بقدر سواه .



#### ۱ – المصادر

#### -آ - المصادر العربية

- ١ الابراشي ٤ عبد القادر ومظهر ٤ في علم النفس ( الجزء الاول ) ٠
- ٢ احمد عطبة الله ، بسائط علم النفس ، المطبعة الرحمانية بمصر
  - ٣ ا، بين مرمي قندېل ، علم النفس وآثاره في النربېة والنمليم ٠
- ٤ جميل صايبًا ، دروس الفلسفة ، علم النفس ، مطبعة ابن زبدون بدمشق ١٩٤٠
  - - مصطفى فهمي ، علم الاجتاع ، مكتبة النهضة المصرية ١٩٣٨ ·
  - ٦ نقولا حداد ، علم الاجتماع ، المطبعة العصرية بمصر ( الجز الاول ) .

#### ب - المصادر الاعجمية

- 1 Bergson. Essai sur les données immédiates de la conscience.
- 2 Bougie, Qu'est ce que la sociologie.
- 3 Binet, Introduction à la psychologie expérimentale.
- 4 Cuvillier, Manuel de philosophie, logique ch. VII.

#### وقد اقتبسنا منه اكثر ما في هذا المصل

- 5 Dumas, Traité de psycholgie.
- 6 Durkheim, Formes élémentaires de la vie religieuse -Règles de la méthode sociologique.
- 7 Foucault, Cours de psychologie.
- 8 James (William), Principles of psychology.
- 9 Lalande, Lect. sur la philos. des sciences.
- 10 Liard, Logique.
- 11 Mille (Stuart), Système de logique.
- 12 Rabier, logique.
- 13 Ribot, Psychologie anglaise et psychologie allemande contemporaines.

## ۲ – مُارین و منافشات شفاهبد

اوضح الاقوال الا تبة: ١ - « يختلف عالم النفس عن عالم الاخلاق كما يختلف
 عالم النبات عن البستاني » ( رببو ) ·

من نظر الى قصر تام البناء ، لم بطلع على الطوق الني اتبعت في انشائه ، والنفس أشبه شي، ببناء حجبت عنا أساساته وانجزت طبقاته ، وعربت من « مساندها» ، فكيف استطبع أن أدرك حقيقتها اذا أنا اقتصرت على ملاحظة ذاتي ، فحر – عن كتابه : المكلام الداخلي) ،

٣ - ﴿ ان اكثر الناس يجهلون انفسهم كما نجهل نخن

اواسط افر بقيا » ( شانبنغ ) •

٧ - نافش المسألة الآتية : التقيد في علم النفس وعلم الاجتماع ٠

٣ - ما هي الطرق المتبعة في علم النفس ٠

#### ٣ - الانشاء الفاسفي

١ - اصطلاح العلوم « الأخلاقية » ما هو معناه و ما هي قيمته ( كالوريا - رياضيات ، ديجون ١٩٢٠) .

٢ - هل هناك علوم « اخلاقية » ( بكالوربا > رياضات > ليون ١٩٢٦) .

٣ - هل تختلف العلوم الأخلاقية بطربةتها عن العلوم الطبيعية (بكالوريا - وين - باريز - كارمون ١٩٢٦) •

ع ما هو القياس ما هي الحوادث الني نقاس بسهولة و ضبط - هل نستطيع ان

نقيس كل حادثة (بكالوربا فلسفة رين ١٩١٩) •

الاحكام الانشائية أو التقويمية • طبيعتها • وأنواعها الاساسية • وعلاقتها بالأحكام الخبربة أو أحكام الوجود ( المسابقة العامة للحدارس الثانوية في المدارس ا

فرنسة ۹۲۷ ) ٠

٦ - اوضح القول الآتي لكلود برنار وبين قيمته: « قبل الشروع في تأميس
 العلم يجب الايمان به » ( البكالوريا السوربة ، رياضيات ١٩٤٢ ) .

# الفصل التاسع علم التاريخ

## ١ – صفات الحوادث التاريخية

١ - تمريف الناريخ - التاريخ بالمهنى العام هو دراسة الماضي ٤ وبالمعنى الحاص هو
 البحث في احوال البشر الماضية ٠

ان علم طبقات الارض ببحث في تاريخ الارض ، وعلم المستحاثات ببحث في تاريخ الانواع الحية المفقودة ، أما تاريخ الانسان فيبحث في احوال البشر الماضية ووقائمهم وظواهر حياتهم .

وقد عرفه ابن خلدون بقوله :

« انه خبر عن الاجتماع الانساني الذي هو عمران العالم ، وما يعرض لطبيعة ذلك العمران من الاحوال ، مثل التوحش والتأنس ، والعصبيات ، واصناف التغلبات للبشر بعضهم على بعض ، وما ينشأ عن ذلك من الملك والدول ومراتبها ، وما ينتحله البشر باعمالهم ومساعيهم من الكسب والمعاش والعلوم والصنائع ، وسائر ما يحدث في ذلك العمران بطبيعته من الاحوال » •

(المقدمة، الكتابالاول فيطبيعة المران، ص ٢٠ ، من الطبعة الأولى ، المطبعة الخيرية بمصر، سنة ١٣٣٧ هـ).

قالتاريخ بهذا المعنى لا يقتصر على دراسة الفتوح والتغلبات واحوال الملوك والدول، بل ببحث في جميع ظواهر الحياة البشر بة الماضية · من سباسية واجتماعية واقتصادبة وفنية وفنية وفنية ودبنية ·

۲ - صفات الحو ادث الناريخية ٠ - ان هذا التعربف يوضع لنا صفات الحوادث التماريخية ٠
 وبفرق بين موضوع التاريخ وموضوعات العلوم الأخرى ٠

(منطق – ٤٥)

١- الحادث التاريخي هو حادث اجماعي . - قد بنبادر لأذهاندا أولاً ان موضوع التاريخ غير مستقل عن موضوعات الهداوم الاخرى و فالحوادث التاريخية قد تكون طبيعية فندخل في موضوع علم الطبيعة 6 وقد تكون حيوبة فندخل في موضوع علم الحياة ، وقد تكون أنسية فتدخل في موضوع علم النفس و مثال ذلك : ان ثوران ( فيزوف) ( سنة ٧٩ ب و م و ) 6 وغرق اسطول ( الأرمادا ) سنة المده الم

قال لانغلوا وسنيوبوس: « يكون ذلك في حالتين: ٥ – اذا أثرت اضال هذا الرجل في كتلة من النساس فاتخذوه اماماً لهم وقلدوه كما يتم ذلك لرجال الفن والسلم والادب ، والدين والصناعة • ٣ – اذا كان هذا الرجل من ذوي السلطان الذين بصدرون الاوام، ويتودون الناس كما يتم ذلك لرؤسا • الدول وقواد الجيوش ورؤسا • الاديان وغيرهم(١) » .

بنتج من ذلك ان الحادث لا بكون تاريخياً الا اذا كان له تأثير في بعض الجاعات البشرية أو في البشرية بصورة عامة · فالحادث الطبيعي أو الحيوي أو النفسي لا يكون تاريخياً الا اذا كان له صدى اجتماعي ، والحادث الفردي لا يذكر في التاريخ الا اذا كان ذا أثر اجتماعى ·

٢ - الحادث التاريخي هو حادث جزئي ٠ - واكن ما الفرق بين موضوع التاريخ وموضوع على الله الما على التاريخ وموضوع على الاجتاع ٠ ان على الاجتاع ببحث في مقيدة بالزمان والمكان ٠ فيبحث في الظواهر الاجتاعية من حيث هي مقيدة بالزمان والمكان ٠

قال لانغلوا وسنيوبوس: « ان حوادث التاريخ محددة ، اعني انها واقعة في زمان ومكان معلومين ، فاذا جردتها من طابع الزمان والمحل اللذين حدثت فيهنا اضاعت صفتها التاريخية (٢) » .

Langlois et Seignobos. Introd. aux études historiques. (١) لانتلوا وسنيوبوس ، 4° éd. 215 - 216.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ، ص ۱۸۳ •

وهذا صحيح ، لان الماريخ لا ببحث في الفتل السياسي بصورة عامة ، بل ببحث في قتل عبد الرحمن بن ملجم علي بن ابي طالب بوم ١٧ رمضان سنة ٤٠ ه ساعة خروجه لصلاة الصبح في الكوفة ، وفي قتل ( بووتوس ) بوليوس فيصر سنة ٤٤ ب ، م في مجلس السينا .

بفتج من ذلك ال الحادث القاريخيي هو حادث جزئي أو هو واقعة (١)
« Evenement » أي حادثة فربدة معرفة الزمان والمكان · أما الظاهرة الطبيعية أو الاجتماعية فهي حادثة كثيرة ، يمكننا تكريرها وملاحظتها صرة ثانية في زمان ومكان آخرين · ان الحادث التاريخي لا بقع الا مرة واحدة ، فاذا وقع مفي وانقضي ، واستحال رجوعه · لذلك حق للمؤرخ ان بتمثل بقول ( الفرد دو فينبي ) ·

« أحبوا الشيء الذي لن يرى ابدأ مرتبن » •

٣ - الحادث التاريخي لا يعلم مباشرة · · الحادث العامي بقع تحت حواسنا فنلاحظه مباشرة ونجربه · أما الحادث التاريخي فلا نطلع عليه الا بواسطة الوثائق والآثار ·

قلل لانغلوا وسنيوبوس : « من خواس الحادث التاريخي انه لا يعلم الا بواسطة الآثار التي خلفهــا ٠ فالمعرفة التاريخية هي اذن بذاتها معرفة غير مباشرة » ٠ ( المصدر نفسه ٢٤ ) ٠

فهل استطيع ان الشاهد بأنفسنا مقبل عثمان بن عفان أو مقبل على بن ابي طالب أو قدوم موسى بن نصير على الوليد ، ع ابناء ملوك البربر وابناء ملوك الجزائر والروم ودخولهم جميعاً مسجد داشق والوليد بن عبد الملك على المنبر ، انسا لا نستطيع ان نظلع على ذلك الا بدراسة الوثائق والاخبار والآثار ، فالفرق اذن بين التاريخ والمسلوم الأخرى عظيم ، ان الملوم جميعها تدند الى الملاحظة المباشرة والتجربة ، والمسلوم على مواد حقيقية بقرؤها العالم في كتاب الطبيعة ، أما المؤرخ فلا بلاحظ الوقائع الماضية بنفسه ، ولا يستفيد من الملاحظة المباشرة الا قليلاً () .

<sup>(</sup>١) الوقعة بالحرب صدمة بعد صدمة والاسم الوقيمة والواقعة ووفائم العرب ايام حروبها •

<sup>(</sup>٣) لا يستفيد من الملاحظة المباشرة الا اذا رأى بعض حوادث زمانه عياناً •

واذا قبل ان التاريخ هو « رؤية الماضي » وان الؤرخ « يحلل » الوقائع التي بتخيلها قلنا ان هذه « الرؤية » وهذا « التحليل » هما مجاز لاحقيقة ، لان المؤرخ لا يرى الحادث الماضي عباناً ، ولا بطلع الا على الوثائق المكتوبة والآثار المحفوظة ، ولا يحلل شبئاً من الاشياء تحليلاً حقيقياً واقمياً ، لان التحليل الحقيقي يرجع الشيء اللى اجزائه ، وبعزل الأجزاء بعضها عن بعض في الواقع كالتحليل الكيميائي والنيزيائي ، أما التحليل التاريخي فلا بؤدي الى شيء من هذا ، لانه عمل ذهني وطربقة مجودة ، ان هذه الصفات تدلنا على ان الناريخ يختلف عن العلوم السابقة ، لا بموضوعه فحسب، بل بمنهج بحثه أيضاً ، لا بعتمد على الدليل العقلي المحض ولا على التحربة والملاحظة بلا بمنهج بحثه أيضاً ، لا بعتمد على الدليل العقلي الحض ولا على التحربة والملاحظة «لما شرة ، بقول ( آ ناطول فرانس ) في رواية جرية ( سيلف تد بونار ) « Le crime » « لقد كان التاريخ في الماضي صناعة ، شندلة على كثير من فنون الخيال ، اما اليوم فقد أصبح علماً خاضعاً الحريقة محكة »، فهل صدق ( آ ناطول فرانس ) في حكمه هذا ، وهل اصبع الناريخ علماً .

ان الجواب عن هذه المسألة يختلف مجسب فرحنا للناريخ ، ويجسب مفهوم العلم والحقيقة .

### ٢ - تطور علم التاريخ

# ١ - النَّارِيحُ الغني ٤ الحقيقة الدَّارِيخية و الحقيقة الفيَّة ٠

قلنا ان المؤرخ ببحث في احوال البشر الماضية ، فهل يجب عليه ان يحصى جميع الحوادث وان بثبت كل ما نقل من الاخبار ? · ان هذا الاستقصاء التام غير ضروري لتصوير الماضي • فعلى المؤرخ ال بنتق من الاخبار والوثائق ما يجده ذا خطورة ، ومن الحوادث ما يمثل روح العصر ونفسية أهله ·

التاريخ الروائي . – كان المؤرخون في الماضي لا بدونون من حوادث التاريخ الا الروايات الطريفة ، ولا يعرضون على القراء الا ما بلذ لهم من القصص الغوببة والأخبار العجيبة ، فاذا كتبوا التاريخ لرجال الحرب قصروا كلامهم على الفتوح والوقائع وقيادة الجيوش والأساطيل واصناف التغلبات ، واذا كتبوه لحاشهة الملك

وصفوا لهم الدسائس وانواع الكايد والوشايات ، واذا كتبوه لرجال السياسة ذكروا فيه الوفود والمفاوضات والمؤتمرات والمعاهدات ، فلم يكن هم المؤرخين في الماضي تحري الحقائق وتمحبصها ، وانتقاء الحوادث الهامة التي أثرت في التطور التاريخي وانتقادها ، بل كانت غابتهم ارضاء الجماهير ، وكثيراً ما كانوا بفتشون عن الوقائم الفرببة المخالفة المعقل والعادة ، ويجشون تواريخهم بالاحكام الشخصية ، ويخالفون الحق وهم عادفون به ، لان الناس مولمون بتعظيم الغرب واستطراف البعهد .

ولقد سانتهم هذه الرغبة في الارضاء الى الهناية بالاسلوب، فاذا وصفوا الهصور الماضية صوروها تصويراً أدبياً رائماً ، وتفننوا في الخيال ، وخلطوا التاريخ بالأدب ، حتى لقد يصعب على أحدهم ان ببتعد عن المؤثرات الشخصية ، أو ان يتأنى في احكامه ، أو يصحبح اقواله اذا كانت مخالفة للواقع ، فالحقيقة مجموعة عنده في الصورة التي جاءنا بها ، ولتغيير التاريخ اسهل عليه من تشوبه جمال المائالصورة ، حتى لقد بقول احد هؤلاء المؤرخين لرجل جاءه بخبر جديد عن حصار احدى المدن « لا حاجة لي بأخبارك الآن ، لا يُن قد المجزت حصار المدبنة » ،

٧- احياء الماضي ٠ - فالناربخ الروائى هو فن لا علم ، ولكن صور النن ، عند بعضهم ، أدل على حقيقة الوجود من قوانين العلم ، لانها تقرجم عما في الوجود من تعقد الصفات وابداع الحياة ٠ فهي اذن بمازجة وعطف ومشاركة ووصف ، فاذا ما جعلنا التاريخ فناً صورنا البلاد ومدنها وقراها وعمرانها وشعرنا بما كان يشعر به اهلها من العواطف والافكار والرغبات والآمال والاحلام ، ولا نوفق لهذه المازجة الا اذا تجردنا من عواطفنا الحاضرة وعاداتنا الفكرية المألوفة وانتقلنا بخيالنا الى الماضي ولابسنا عواطف اهله وعاداتهم وافكارهم كما فعل (ميشله - Michelet ) ، فقد حكى عن نفسه انه لما كتب تاريخ القرون الوسطى امتنع عن قراءة التآليف الحديثة والجرائد اليومية ، وانصرف الى تمحيص الوثائق القديمة ودراسة القرون الوسطى في آدابها وعلومها وفنونها فهجر اصدقاه و وعاش في عزلة تامة ، فكان لا يخرج من ببته الالزيارة بناء من أبنية

ذلك المصر ، ولا يقرأ الا ماله صلة بموضوع بجنه ، حتى غير حباته الحاضرة وعاش في جو القرون الوسطى ، وصار بشمر بما يشمر به اهامها ، وبه كر فيما به كرون ، ويريد ما يربدون ، وكما كانت هذه المهازجة اعظم ، كان الحياد في وصف وقائع التاريخ أكل ، حتى لقد قال فلاسفة الجمال الألمانيون ان الفنان الحقبتي هو الذي « يملأ نفسه » من الحقائق قبل النمبير عنها ، وتتوقف اجادته في القمبير عكى درجة المثلاء نفسه منها .

واذا ما بدل المؤرخ افسه صرف عنابته بعد ذلك الى تبديل نفوس قرائه ودأب على نبديد أوهامهم وتجربدهم من المناظهم الحاضرة ليرجع بهم الى الماضي ويدعوهم الى الماضي الله مشاركته في « رؤبته » وشعوره و لا بتم له ذلك الا اذا استطاع ان بلقنهم الحقائق بأسلوب فني بين النهج ، يقرب البعيد ، وبوحي بكثير من الصور وكان مع ذلك غني الحجاز ، لطيف المسالك ، حسن التعبير عن احوال الماضين من الأمم وعاداتهم خني المداخل في تصوير دقائق حياتهم ، ساحر الاسلوب ، قوي التأثير ، بذال ببيانه الصعاب ويستميل القلوب النافرة فينقلها من البيئة الحاضرة الى العصور الماضية ، ببيانه الصعاب ويستميل القلوب النافرة فينقلها من البيئة الحاضرة الى العصور الماضية ،

وهذا العمل شاق لان الناس بقيسون الماضي على الحاضر ، ولا يتفطنون لما وقع من تبدل الاحوال وانقلابها ، و هما بكن من أمر فان المؤرخ الفني لا به تمد على ذكر الروايات الطربفة ، والاخبار الغريبة ، كالوئرخ الروائى ، بل يريد ان يصل الى الحقيقة ، وذلك بتبديل نفوس قرائه ، ورياضتهم على « رؤبة الماضي » واحيائه ، وهذا الاحياء مختلف عن تعليل الحوادث بالقوانين ، لانه يرسم لنا صورة فربدة تمثل جميع خصائص الماضي واحواله الجزئية ، فالحقيقة التاريخية مختلفة اذن عن الحقيقة العلمية ، لان الحقيقة العاريخية فنعتمد المائي ، اما الحقيقة التاريخية فنعتمد العلمية ، الما الحقيقة العاريخية فنعتمد العلمية ، الما الحقيقة العاريخية فنعتمد المائية ، الما الحقيقة العاريخية فنعتمد المائية ، المائ

على الجزئيات والخواص الفربدة فهي اذن مقيقة فنية .

وقد ذكرنا سابقاً ان الحادث الناريخيي هو حادث جزئى ، و انه لا بقع الا مرة واحدة ، الا ان المؤثرخ كابيراً ما ينسى هذه الحقيقة ، فيقيس الماضي علَى الحاضر ،

ويشبه الحوادث بعضها ببعض ، لأن الماضي عنده اشبه بالآتي من الماء بالماه الماه ( ابن خلدون ، المقدمة ، ص ٦ ) ، وسنعود الى هذا البحت عند المكلام عن النمثيل التاريخي ،

#### ٢ - تاريخ العبر

قال ابن خلدون: « أن فن التاريخ فن عزيز المذهب جم الفوائد شريف المقابة اذ هو يوقفنا على احوال الماضين من الأمم في اخلاقهم والانبياء في سديرهم والملوك في دولهم وسماستهم حتى تتم فائدة الافتداء في ذلك لمن يرومه في احوال الدين والدنيا » ( ابن خلدون ، ص ٦٠ ) .

وقال آخرون ان التاريخ يزبدنا خبرة وحنكة فيعلمنا كيف نربط النتائج بالاسباب وقال آخرون ان التاريخ يزبدنا خبرة وحنكة فيعلمنا كيف نربط النتائج بالاسباب ونقيس الحاضر على الماضي، ونبني المستقبل على الحاضر، فكأن التاريخ عندهم مجموعة من المواعظ، حتى لقد سماه الأولون بمدرسة الحباة، أو معلم الحباة « Magistra vitæ » أو كناب العبر.

ولكن كيف بمكننا الانتفاع بالتاريخ اذا كان الحادث التاريخي لا يقع الا مرة واحدة · ان الذين لم بتفطنوا لتغير الاحوال و تبدل الصفات يقيسون الحاضر على الماضي ، ويستخرجون من مقايستهم هذه عظة وذكرى ·

١- عظة التاريخ . ان الذين يعتبرون التاريخ مسرحًا لتجارب الأمم يستنتجون من الأحكام الخبربة احكامًا انشائية يوجبون العمل بها . فهم بقولون ان اطلاعنا على احوال الأمم الماضية بالممنأ اسرار السياسة ، واساليب الاقتصاد ، وقواعد العدل ، وانظمة الحكم ، وطرق الحرب ، ومناهج التفكير . فالمحافظون في كل أمة يتمسكون بالتقاليد ، ويرجعون الى الماضي ، ويقدون حكمة السلف ، وبتخذون الاجداد قدوة لهم في اعمالهم وعاداتهم ، فاذا ذكروا حادثًا تاريخيا لم يكنفوا بالاخبار عنه ، بل نبهوا ايضًا الى تأثيره في حياة الأمة واقتداء رجالها به في الاصلاح ، وإذا ما ذكروا عظاء الرجال اشاروا الى تأثيره في النطور التاريخي

وضرورة تقليدهم في خططهم وغاباتهم · فالعظا · في كل أمة قد بغيرون مجرى التاريخ ، ولكنهم لا ببتكرون جميع الخطط والمناهج التي يسلكونها · وكثيراً ما يرجمون الى الماضي وبتعمقون في درسه ليفيدوا منه عبرة وذكرى ·

ومع ذلك نرجال السياسة لا يقلدون الماضي تقليداً أعمى ، بل يطلبون من الناربخ ان يضيء لهم طربق العمل ، فهم أشبه بالمهندسين الذين يستقون من العلوم التجرببية قواعد الصناعة .

ولكن هــل بمكننا ان نشبه رجال السياسة المعتمدين على التاريخ بالمهندسين الفنيبن . لو كان التاربخ بعيد نفسه لصح التشبيه ، ولكان مثل رجال السياسة كمثل العلماء الذين بنبئون بالحوادث قبل وقوعها • ان الاسباب نفسها تجدث نفس النثائج في نفس الظروف واذا تحققت نفس الشروط في زمانين أو مكانين مختلفين حــدثت الظواهر نفسها من جديد في زمان ومكان جديدين • فما على رجال السياسة الذين سبضعون شروط معاهدات الصلح بعد انتهاء الحرب العامة الحاضرة مثلاً الا ان يتذكروا شروط المعاهدات التي عقدت عام ١٩١٨ ، ويستفيدوا من التجربة الماضية ، و بتجنبوا الاخطاء التي افترفت في تنظيم السلام العالمي • ولاحاجة الى القول ان حكمنا هذا يستند الى مقدمة اساسية ، وهي ان العالم سيواجه بعد انتها الحرب العامة الحاضرة بِعَينية لان الاحوال كما بينا تتبدل بنبدل الأزمان • من منا يستطيع ان بقول ان الشروط نفسها متتحقق مرة ثانية • اذا عمي السياسيون عن رؤبة الفوارق بين الحالتين وقموا في اخطاء جديدة اعظم من الاخطاء السابقة · فالتاريخ هو علم الاشياء التي لا تنكور ، ومن اعتمد عليه وحده في تنظيم اعماله فقــد مشى الى المستقبل مشية القهقرے .

٢ - التاريخ والتربية والاخلاق ٠ - على ان الناربخ أثراً في تربية الأفراد والأمم ٠ فنعارن بين حالتنا وعلى المورنا وأمور العالم بصورة أقرب الى الصحة ٠

والمربي يعرف قوة تأثير المثال ، فيعرض على تلاميذه سير العظاء من الرجال ويحدثهم عن المثل العليا التي تطلعوا اليها ، فاذا كانت غابته سياسة أطنب في وصف حياة الملوك ورجال الدولة وقواد الجيوش ، واذا كانت غابته علمية أسهب في لرصف حياة العلماء ، واذا كانت غابته دينية أكثر من سير الانبياء والاولياء والصالحين ، ولكن الامثلة الحيسة أقوى تأثيراً من الامثلة الناريخية ، أضف الى ذلك ان هؤلاء المؤرخين « المربين » يهملون بعض النواحي الفامضة من حياة عظائهم ، فلا بذكرون لنا منها الا ما هو جميل وجدير بالاعجاب فيمو هون علينا الحقيقة ، ويزخرفون الاخبار في سبيل غابتهم ، وبقلبون التاريخ الى اسطورة مجبلة .

ولا شك ان التاريخ اذا أصبح اسطورة فقد صفته العلمية · الاان الاسطورة ؟ عَلَى كذبها ، قد تكون في بعض الاحيان أصدق من الحادث التاريخي ، لا لكثرة ما فيها من الاطناب والتفصيل والغرائب الموافقة للعاطفة والحيال ، بل لتأثيرها العميق في حياة الشعب ، وقد قلنا ان الحادث لا بكون تاريخيا الا اذا كان له صدى اجتاعي ، فاذا كانت الغابة من الاسطورة احباء الوعي القومي ، والاشادة بمجد الامة ، وتوليد العاطفة الوطنية ، كانت عاملاً قوياً في التطور التاريخي ، ان الأسطورة التي تؤثر في حياة الشعب اعظم خطورة عند المؤرخ من الحادث الناريخي التافه ، فلا غرو اذا بالغ المؤرخ في روابة الاخبار ، وأ كثر من مدح الرجال العظام واقتصر من سيره على ما هو جميل ونبيل ، انه يربد ان يكون معلماً ومصلحاً ورسولاً معا ، فاذا كتب تاريخ الامة تغني بمجدها الغابر ، واذا وصف الوقائع زينها ببطولة الرجال ، فأذا كتب تاريخ الاماقي والموزة القومية ، قال : « ولولا هذه الغابة لكسرت قلمي » . في سبيل المجد الوطني والموزة القومية ، قال : « ولولا هذه الغابة لكسرت قلمي » . فتأمل هذا القول واعلم ان كتابة التاريخ قد تكون عند بعضهم اعظم خطورة من صنع التاريخ نفسه ،

واذا ما أشرف المؤرخ على هذه الناحية الوطنية وأوفى عليها ٤ قاب رسالته التمربوبة الى رسالة اخلاقية وندب نفسه لمحاكمة الرجال الى حاكم الناريخ • وكثيراً ما يجكم الى رسالة اخلاقية وندب نفسه لمحاكمة الرجال الى حاكم الناريخ • وكثيراً ما يجكم الى رسالة اخلاقية وندب نفسه لمحاكمة الرجال الى حاكم الناريخ • وكثيراً ما يجكم

بينهم بالعدل والسوية ، فيخاصم من هو جدير بالمخاصمة ، وبنصف من هو حقيق بالانصاف ، ويتوهم ان لاحكامه تأثيراً في أولي الأصر من كل أمة ، ولما كان الناس مولمين بالمجد وحسن الصبت وطيب الذكر ، وكانوا مغرمين بما هو أزين لسمعتهم في الاجبال الآنية ، كان لميزان المورخ وأحكامه تأثير عميق في نفوسهم ، فالمؤرخ بنرجم اذن عن شعور الاجبال الآتية وحكمها ، وبوزع المديح واللوم على الرجال بجسب مزاياهم ، لقد كان لا كثر الملوك ،ورخون مأجورون ، وكان عظاء الرجال ، ولا يزالون ، يكتبون مذكراتهم بأ بديهم ليهرروا أعمالهم وبدافهوا عن أنفسهم أمام عكمة التاريخ ، وحاجة الرجال الى الهفاع عن أعمالهم تدل على اهتامهم بما بقال عنهم أوعلى ميلهم الما إرضاء الرأي العام والتحبب اليه ، فالاهتام بالرأي العام هو إذن عامل من عوامل على التعاوي والظام ، ويستأصل شأفة التعاد من نفوس الظالمين ، ويدفع الأخيار الى العناية بشؤون الرعبة والسهر غلى الفساد من نفوس الظالمين ، ويدفع الأخيار الى العناية بشؤون الرعبة والسهر غلى مصالحها ، وقد بكون تأثيره سيئاً فيولد الخوف من الاشرار ، وبقعد الهمم عن عالمة الحوادث ،

وبدبهي أنسا لا نستطيع أن نعتمد على المؤرخين الرسميين ولا على الذكرات الشخصية لمعرفة الحقيقة التاريخية و الشخصية لمعرفة الحقيقة التاريخية و الشخصية لمعرفة الحقيقة التاريخية شيء والمتقلالهم الفكري والمتعدون أحكامهم من وهي الضمير ، فلا بنطقون عن الهوى ، ولا بتكلمون إلا بلغة الحتى والعدل ، فهم أشبه بالقضاة منهم بالعلماء ، ولكن الحقيقة التاريخية تنقلب عندهم الى حقيقة « أخلاقية » ، وفي هذا خطر ، لأنه قد بوردي إلى وزن الحتى والباطل بميزان النجاح والاخفاق ، و مها بكن من أمر فان رغبة المؤرخ في الاستقلال الفكري والابتعاد عن الهوى والخلو من الفرض تقربه بعض الشيء من العالم ،

٣ – عدم محاباة المورخ وخلو العالم من الغرض ٠ - قلنها ان المورخ النمي الله من الغرض ٠ الله ورخ القاضي الله علم الرجال الى حاكم الناربخ يشبه القاضي و فهل يستطيع المورخ القاضي الله وكمون عالماً حقيقياً ؟

آ - التشابه بين العالم والقاضي ٠ - القاضي بشبه العدالم في استقصاء الحوادث واثباتها وأحكام ضبطها ٠ فهو يجمع الوثائق والأدلة ويستنطق الاظناء ويسجل الشهادات ، ويستقري، الحوادث ٠ ويقوم لذلك بملاحظات نامة ٤ دقيقة ، خالية من المغرض كملاحظات العلماه ٠ وربما كانت مهمته أصعب من مهمة العالم الطبيعي ، لان الحوادث التي ببحث عنها هي اكثر تمقيداً من ظواهر الطبيعة ٤ ولانها لا تقع تجت حواسه مباشرة ، فلا يستطيع أن يصورها إلا بالاستناد الى شهادات الاخرين ٠

ب - الفرق بين العالم والقاضي · - فالقاضي لا يختلف إذن عن العالم في اثبات الحوادث ، ولكنه يختلف عنه في النظر اليها · ان غابة العالم هي تعليل الحوادث ، ونعني بالتعليل بيان القوانين ، وربط الحوادث بشرائطها ، كيف وقبت ، وكيف تقع مرة ثانية ، أما رأبه في قيمة هذه الحوادث فليس فيه من العلم شي ، ثم ان غابة القاضي هي وصف الحوادث بالخير أو بالشر ، وبيان الجؤاء الذي ذ تلزمه ، فمن لوازم فنه القول بالنقيد ، ان أحكام هي أحكام إنشائية نقويمية ، أما احكام العالم فعي أحكام خبربة وجودبة ،

ج المؤرخ والعالم والقاضى · على المؤرخ الذي يربد أن بكون عالماً حقيقاً أن يمتنع عن التقريظ والمدح ؛ واللوم والذم ، وأن بذكر الوقائع كما هي من غير تأنيب ولا اطرا ، كان وصف الحوادث بالخير أو بالشر يستانم نسبتها إلى مثل أعلى مفروض ، فان جاءت أعمال الناس مطابقة لهذا المثل الأعلى سميت خيراً وان جاءت مخالفة له سميت شراً ، وفرق بين أن عال الحوادث بقوانينها وشرائطها الضرورية ، وبين أن تعالى المنطى المنصور في الأذهان ، وقرق بين أن تعالى المغرض فتصفها كما هي في الواقع ، وبين أن بنظر الى الاشياء نظرة خالية من الفرض فتصفها كما هي في الواقع ، وبين أن بكون ال منها قصد أو هدف فتحكم عليها بما يجب أن بكون وأن أراد المؤرث أن بكون قاضياً احتاج الى قانون يحكم به للناس أو عليهم ، فأين يجد المؤرث هذا القانون في — لقد زعم بعضهم ان هناك ضميراً عاماً بفرض على الناس قاتوناً ثابتاً

لا يتغير ، فاذا ثبت وجود هذا القانون العام ، فقد وجب على المؤرخ العادل أن يستمد أحكامه منه ، وان يتحرر من قبود زمانه ووطنه ، واذا كان ها القانون متبدلاً بجسب الزمان والأمم ، كان لا بد للمؤرخ من البحث عن اخلاق كل بلد ، وكل أمة ، وكل عصر ليجمل أحكامه متفقة مع أحوالها وأخلاقها ، ولا بتم له ذلك الا اذا استطاع ، كا قال ( ، بشله ) ، ان يرجع الى العصور الماضية ، ويمازج أهلها في أفكار هم وعواطفهم ورغباتهم ، فأنت ثرى ان مهمة المؤرخ القاضي ليستأسهل من مهمة المؤرخ العالم دع عفك ان مخبر القاضي حي ماثل أمامه اما مخبر المؤرخ فانه ميت قد خلا مكانه ، لذلك فضل أكثر المؤرخين في أيامنا هذه طوبةة العلماء على طربقة القضاة ،

# ۳ – الناريخ العلبي

ولكن هل يمكن أن بكون التاريخ علماً • ان الحادث التاريخي هو حادث جزئي ؟ والعلم لا يكون الا بالكليات ، فهل وفق المؤرخون المحدثون لجمل التاريخ علماً وضعياً صحيحاً •

التاريخ هو عرض للحوادث بحسب المتسلسل الزماني . - أراد بعض المؤرخين وهم ( لافيس - Lavisse ) و ( مونود - Monod ) و ( سينيوبوس - للؤرخين وهم ( لافيس - Eavisse ) أن بغيروا مفهوم التاريخ القديم وقصروا بحثهم على اثبات الحوادث وعرضها وفقاً للتسلسل الزماني وابتعدوا عن التاريخ الفني وتاريخ العبر ، فلا تجد في آثارهم وصفاً فنيا ولا تصويراً خياليا ولا مدحاً ولا ذما ، بل تجد فيها أخباراً منسوبة الى شهود العبان ، ووثائق مختلفة من ألبة وأسلحة ورسائل وأدوات وأبنهة ونقوش يجمعونها وبنتقدونها ، فإذا ذكروا خربراً عزوه الى قائله ، واذا قرروا أمراً أسندوه الى وأثقه ، فهم لا يهتمون « بالاحكام العامة » التي كانت عند غيرهم مفتاحاً للوقائع ، ولا بتنبأون بسير الوقائع الفهروري واتجاهه ، بل يرجمون كل حادث الى أصله وكل حكم الى مستنده ، فالوثائق تمحو شخصية المؤرخ ، والمؤرخ بذكر على هامش كتابه جميع المصادر التي اقتبعي منها أحكامه ، أو ينقل عنها بعض على هامش كتابه جميع المصادر التي اقتبعي منها أحكامه ، أو ينقل عنها بعض

الخلاصات أو يثبتها بنصها الكامل · فاذا جمع الأصول وحققها 6 ونقدها ، وطل الحوادث واوضعها 6 فقد أصبح عالاً حقيقياً · ولكر بندر أن تمحو الوثائق شخصية المؤرخ محواً تاما · لأن المؤرخ لا يستقصي جميع الحوادث ولا يجصيها كلها ، ولا بثبت جميع ما اقصل اليه من أخبار الأمم الفابرة ، بل يختار من الوثائق والاخبار ما يجده ذا تأثير عميق في النطور التاريخي ، أو ما يراه أحسن دلالة على روح العصر وأحوال أهله · فاذا ما ترجم لأحد العظاء أهمل كثيراً من دفائق حياته ، واختار من أعماله وأقواله وأفكاره ما يصور لنا شخصيته ، ويبين سر نبوغه 6 وأحباب نجاحه أو نشله · فرأي المؤرخ يظهر اذن في اختياره ، وربيا كان سكوته عن بعض الأمور أدل على رأبه من كلامه · فقد بنبع مؤرخان وربيا كان سكوته عن بعض الأمور أدل على رأبه من كلامه · فقد بنبع مؤرخان طربقة علمية واحدة ، ويختلفان في اختيارهما للوثائق والاخبار ، فيصل كل منها الى نتائج مختلفة عن نة ئج الآخر · لأنه من الحال عزل الملاحظ عن الشي وقصل المؤ رخ عن التاريخ ·

٧ - التاريخ وفلسفة التاريخ . وفي الموارخين من بكون كثير التقيد بالوثائق والآثار ، وبكون اذا عوض الحوادث أو عللها فيلسوفا . فته أبى نفسه الاقتصار على جمع الوثائق وتمحيص الاخبار ، وترتيب الحوادث وفقا للتعاقب الزمانى ، ويربد أن يستبدل بالتعاقب الزماني ترتيباً سببياً يرجع فيه الحوادث الى أسبابها والوقائع الى أحوالها .

فهل يجب على الموارخ أن يبحث عن هــذه الملل وأن بتحرى قوانين الوقائع وأسباب حدوثها وتزاحمها وتعاقبها ·

اذا كان التعليل العلمي يربط الحادث بالقانون ، فعلى أي نحو يكون التعليل التاريخي ، فانه ان كان كالتعليل العلمي فهو مشتمل على توانين تاريخية ، واز لم يكن كذلك فهو مشتمل على نظريات وفرضيات ، قال بعض المؤرخين : ان حدوث الوقائع الناريخية و تزاحمها وتعاقبها خاضع لقوانين تاريخية ، وفي قولهم هذا شيء من

اللبس والأشكال ، لانك اذا قات مثلاً في الكلام عن أسباب الدورات وتتائجها ان كل ثورة تكون متبوعة برد فعل ، فقد عللت الدورة بقانون اجتماعي لا بقانون تاريخي ، وقد قلنا ان التاريخ لا يبحث الا في الحوادث الجزئية ، فاذا بجث في الدورات حدد زمان كل ثورة ومكانها ، كالمنورة الفرنسية الكبرى عام ١٧٨٩ والدورة الروسية عام ١٩١٧ ، ولكل ثورة من هذه الدورات أسباب عنافة ، وأحوال خامة بصعب تعميمها ، لأن الحادث الناريخي لا بعود بنفسه مرتبن ، واذا انتقلت من الخاص الى ال ام ، وعللت الحادث الجزئي بقانون كلي فقد تركت علم الناريخ و دخلت في علم الاجتماع ، وسنذكر ذلك عند الكلام عن المؤرخ والعالم الاجتماع ، وسنذكر ذلك عند الكلام عن المؤرخ

واذا كان التعليل التاريخي مشتملاً على الفرضيات والنظريات فقط فعلى أي نحو بكون عمله ولقد بين ( هنري سي (١) ) ان الفرضيات تلعب دوراً هاماً في التعليل التاريخي و فكاما ذكر المؤرخ عصراً من عصور التاريخ و أو حضارة من الحضارات و التاريخي من الحوادث التاريخية المتتابعة ، عززها بنظرية أو فرضية وهدف الفرضية مقيدة ، شربطة ان يختيرها المؤرخ بعرضها على الحوادث دائماً وربحا ظنها بعضهم فانوناً عامياً ولا أن الفرضية كما نعل كم لا تصبح قانوناً علميا الا ذا أيدها الاختيار وحققتها التحرية ولو كانت قانوناً عامياً مع المختلف المؤرخون فيها ، فمنهم من يرجع التطور التاريخي الى تأثير الدين وومنهم من يرجه الى نأثير الرجال العظام، ومنهم من يرجه الى نأثير الرجال العظام، ومنهم من يرجه الى نأثير الرجال العظام، ومنهم من يرجه الى نأثير العوامل الاقتصادية والمادية التاريخية « Materialisme » وتسمى هذه النظريات المشتملة على العراءل الاساسية المؤثرة في صير الوقائع التاريخية والباحية عن القوانين العامة لنطور الاجيال والا.م فلمعفة الغاريخ.

<sup>1—</sup> Henri sée, science et philosophie de l'histoire - Matérialisme historipue et interprétation économique.

<sup>(</sup>٣) يخلط العلماً بن المادية التاريخية وبين النظرية القائلة بتأثير الوامل الاقتصادية في التعاور الثاريخي و فالمادية التاريخي و فالمادية التاريخي عند التاريخي عند المامل الاقتصادي وحده بالتأثير في التطور التاريخي عادا النظرية الاولى وخدم بالتأثير العامل الاقتصادي في التطور التاريخي و وكنها لا تقول بالغراده بالتائير و فالنظرية الاولى وخدم فلسفى والثانية فرضية بجث و

٣- التاريخ وطريقة التكوين ٠ - اذا كان النعليل العلمي مقصوراً على ارجاع الحوادث الى قوانين طبيعية ، وكان لا علم الا بالكليات ، فلا بمكن ان بكون الناريخ علماً • لا نه نه المبحث في حوادث جزئية وأحوال فربدة ، ولكن الاس يختلف في هذه المسألة بحسب مفهوم العلم ومفهوم الناريخ •

ان مفهوم العلم الذي حددناه في اول هذا الكتاب يمنع ان يكون التاريخ علماً و ولكن علماء التاريخ بوسعون مفهوم العملم و بقولون ان الشرط الاسامي في المعرفة العلمية هو أن تكون وضعية وموضوعية فالوضعية تقتضي الاقتصار على دراسة الحوادث كما هي ، والموضوعية تقتضي ان يتجرد العمالم للبحث وهو خلو من الهوى والتعصب والفكر السابقة والآراء الشخصية ، والمؤرخ لا يقل عن العالم تقيداً بهذين الشهرطين ، بل ربما كان أبعد منه عن مسائل ما بعد الطبيعة ، وليس من شأنه البحث عن القوانين ، لان البحث عن القانون مخالف المبعداً الوضعي ،

وفي ربط الحادث التاريخي بمجموع الشروط التي تعاونت على وقوعه عمل علمي وضعي ولو لم بكن في عمل المؤرخ الا ما ذكرناه من احصاء شروط الوقائع بوبيان تعاقبها وتزاحمها، لكنى بذلك دليلا على تقيده بشروط العلم وفاذا كانت شروط الوقائع كثيرة كالشروط الاقتصادبة والدينية والنفسية وجب على المؤرخ ان يحيط بها جميعً ولكن أنى له ذلك و انه لا يستطيع أن يحيط بجمهم الموامل الماضية ، ولا أن يحصي جميع الشروط الحاضرة ، ولكن بكفيه ان بنتتى منها ما هو اعمق تأثيراً في تطور التاريخ وان يهمل الباقي ، كما يهمل العالم الطبيعي بعض الشروط التي يرى المهندس عند التطبيق انه لا يجوز اهمالها .

كان (هيجل ) بقول: ان كلة «كان الشيء» ضروربة لمعرفة «ما هو الشيء» فاذا كان النطور حقيقة ، وجب البحث عن الشيء كبف كان ، وكيف بكون ثم اذا كان هناك حاضر ، وكان مختلفاً عن الماضي والمستقبل ، وجب البحث عن

روابطه بالحوادث الماضية من حيث هي أدوار متعاقبة لا تقلب ولا تعكس اما بيان ارتباطه « بالقوانين الابدية » الثابتة ، فأص غير متيسر لنا في علم التاريخ و دع عنك ان الحاضر مرتبط بالمستقبل كما هو مرتبط بالماضي و فاذا كان علم التاريخ ببحث في أوضاع الأمم الماضية وتطور احوالها كان اتباع طربقة السكويين فيه أوفى بالقصد وها هنا ملاحظة تتعلق باتباع طربقة التكوين ، وهي هل يستطيع المؤرخ ان يسلك ومنها موضوعيا في دراسة الاحوال الماضية و ما هي الطرق التي يتبعها ، وما هي المصادر التي يستمد منها احكامه و هل توصله هذه الطرق الى اليقين و اننا لا نستطيع المصادر التي يستمد منها احكامه و هل توصله هذه الطرق الى اليقين و اننا لا نستطيع

ان نجِيب عن هذه المسائل الا اذا در سنا الطربقة الناريخية ٠

ولا نشك في ان التاريخ العلمي اثبت قاعدة وأرسى دعامة من الناريخ الفني وتاريخ المهبر ، لانه بكشف لنا عن كثير من العوامل التي لا تخطر ببال المؤرخ الأدبب والمؤرخ الحكيم والمؤرخ الحكيم ، ان غابة المؤرخ الأدبب هي احياء الماضي ، وغابة المؤرخ الحكيم هي بناء المستقبل على أساس الماضي ، أما غابة المؤرخ العالم فعي اظهار روابط الحاضر بالماضي وبياب تعاقب الوقائع وانتقالها من حال الى حال ، وسينضع لنا ذلك في الفقرات الآتبة ،

# ٣ - طريقة علم التاريخ

لما كان موضوع علم التاريخ مختلفاً عن موضوعات العلوم الاخرى ، كان لا بد من اختلاف طربقته باختلاف موضوعه ، لان الطربقة تابعة للموضوع ، والفرق بين العلوم التجريبية وعلم التاريخ ان العلم التجرببي مبني على الملاحظة المباشرة ، فلا يحتاج الحائبات الحادث العلمي أو انكاره ، أما علم التاريخ فمبني على الوثائق «Documents » لذلك كان محتاجاً الى اثبات الحادث التاريخي و نقد الوثائق والمستندات التي خلفتها عقول السلف وابديهم ،

لذلك اشتملت طربقة التاريخ على ثلاث مراحل:

- ١ جمع الوثائق والمستندات •
- ٧ نقد الوثائق والمستندات ٠
  - ٣ النمليل والايضاج ٠

ويسمى جمع الوثائق ونقدها بالنحليل الناريخي ، كا يسمى النعليل والايضاح بالتركيب الناريخي .

# ١ – المرملة الاثولى : جمع الويائق والمستندات

إذبغي للموارخ ال ببدأ قبل كل شيء بجمع الوثائق (١) من آثار باقيسة ورسائل ، ونقود ، وأوسمة ، وألبسة ، وسجلات رسمية ، ووثائق سياسية واحصاءات وحسابات ، وآلات وأدوات وغيرها ، لان التاريخ انما ببنى على الآثار التي خلفها الساف ، وتختلف قبمة هذه الآثار بجسب المنابع التي استقيت منها .

ا منابع النّاريخ ٠ - تنقسم منابع التاريخ الى قسمين : ١ - منابع الازمنة الغرى من العصور القديمة وتسمى أدوار ما قبل التاريخ ٠ ٢ - ومنابع الازمنة الاخرى من العصور الأولى الى العصر الحاضر ٠

آ – منابع الأزمنة القديمة أو أدوار ما قبل التاريخ · – يقول العاماء الله الا تستطيع ان تفهم تاريخ انكلترا ،ثلاً الا اذا عرفت الحوادث الجيولوجية التي جعلت أرضها كتلة من الفحم · وبقول ( ربنان ) انك لا تستطيع أن تفهم حقيقة اللغات الهندية الاوربية الا اذا عدت الى حضارة ( تببت ) القديمة ·

<sup>(</sup>۱) سبى الدكتور اسد رستم جمع الوثائق بالتقييش • وقد اقتبس هـذا الاصطلاح من قول المحـدث ابي حاتم الرازي : « اذا كـتبت فقمش ، واذا حدثت ففاش » وقد جا في المحيط : قمس القاش يقمشه قشاً جمه من هنا وهنا • راجم كـتاب مصطلح التاريخ الدكـتور اسد رستم ، المطبعه الاميركيه بسيروت ١٩٣٩ ص — ١٩٣٩ م

على ان المؤرخ لا ببحث عن تاريخ الارض وعمرها ولا عن مبدأ الحياة وقوانبنها بل يحصر بجنه في تاريخ الانسان •

وقد سميت هـذه الازمنة القديمة بأدوار ما قبل التاريخ لان الانسان فيها كان لا يعرف الكتابة ولا بدون الاخبار ، فلم بنقل الينا من آثارها الا القليل ، فمن هذه المعالم الباقية الآثار المادبة كالمدافن القديمة وما فيها ، والكهوف وما عليها من نقوش وتصاوير ، والادوات والأصلحة ،

ومنها الآثار المعنوبة كالعادات القديمة والطقوس والاعتقادات والحرافات الشعبية ويستند علما ما قبل التاريخ في تفسير الوثائق وتعليل الحوادث الى فرضية اجتماعية وهي أن عقول القبائل المتوحشة الحاضرة هي كعقول الاقوام الابتدائية ، فأدواتهم وأصلحتهم وعاداتهم واحدة ، ان سكان (تسمانيا) مثلاً بعيشون في حالة ابتدائية تمامً ، فلا يعرفون بناء المنازل ؛ ولا صيد السمك ، ولا الزراعة ، وتراهم مع ذلك يوقدون النار ، ويقطعون من حجر الصوان سكاكين لسلخ الحيوانات ، فحياة الانسان الابتدائية الحاضرة ، الابتدائية الحاضرة ،

وقد رد بعض العلماء على هذه الفرضية ، وقال : ربما كان الانسان المتوحش الحاضر انساناً ابتدائياً هنيحطاً .

ومها يكن من أمر ؟ فان هذه الفرضيات تبين لنا ان تعليل حو ادث ما قبل الثاربخ ليس بالأمر السهل ، وان البحث في هذه المعالم الخفية لا يوصلنا الى معرفة الحوادث بل الى معرفة الاموال والاخلاق ، والعادات الفامضة ، وعلم الانسان الابتدائي نما هو مقدمة لعلم الاجتماع لا لعلم ما قبل الناربخ ،

ب - منابع الازمنة الاخرى ، أو أدوار التاريخ · - بين ابدينا الآن كثير من الوثائق التي خلفها السلف وهي نوعان :

قسم يشتمل على الوثائق التي وضعت لاحتياج الناس اليها في ذلك العصر كالقبور والابنية، والنقود، والاوسمة، والالبسة، والسجلات الرسمية، والوثائق السياسية، والاحصاءات،

والحسابات ، والمخترعات الادبية والفنية ، ومنتوجات الصناعة من آلات وأدوات وصور ، والحسابات ، والمخترعات القديمة ، والمعاهدات ، والنقارير ، والرسائل ، وغيرها .

وقسم يشتمل على الوثائق التي وضعت لاخبار الاجيال الاتياة بما فعلته الاجيال الفاهرة وتنقسم الى شفاهية كالروابات والملاحم والقصص والاساطير والاقوال المأثورة والى كتابية او بدوية كالتصاوير التي تمثل بعض المشاهد القاريخية أو بعض الحفلات الدبنية أو بعض الاعمال 6 والكتابات والنقوش المحفورة على الابنية والتمال 6 والكتابات والنقوش المحفورة على الابنية والتمال 6 والكتابات والمنقوش المحفورة على الابنية والمائيل وطاقات الظفر 6 وشجرات الانساب 6 وتراجم الحبراة 6 وكتب المؤرخين والمذكرات 6 والنشرات والصحف 6

وقد انشئت المتاحف الوطنية لحفظ النقوش والنصاوير والكتابات الحجربة والتماثيل والاوسمة والنقود وغيرها ، وجمعت الوثائق المكتوبة في خزائن الكتب ، وفي مصالح السجلات والاضبارات الوطنية من كل دولة ، ووضع لها فهارس منظمة وخلاصات منسقة ومنضدة ، ولا يزال علما ، الآثار يجفرون الأرض للكشف عن مخلفات الماضي واضافتها الى المجموعة الحاضرة ،

وها هنا ملاحظة أولى وهي ان قوة البرهان على الحادث التاريخي تختلف بحسب كمية الوثائق أكبر ، كان البرهان على حجة الوثائق والآثار المجموعة ، فكلما كانت كمية الوثائق أكبر ، كان البرهان على صحة الحادث أقوى ، وتختلف كمية الوثائق بحسب قدم الحوادث أو قربها منا في الزمان ، فاذا كانت قديمة ، كانت كميتها أكثر ، فاذا كانت قديمة ، كانت كميتها أكثر ،

والتاريخ تابع اللآثار 6 فقد بكشف العلماء عن أثر جديد بغير علمنا ببعض العصور تذبيراً تاماً كما غيرت وصية (اوغوستوس) التي كشفها (بيزو — Perrot ) في معبد آنسير ( Ancyre ) رأبنا في شخصية الاباطرة الرومانيين واعمالهم و فالوثائق هي سلاح المؤرخ ، واذا ضاعت الوثائق ضاع التاريخ ، ولقد قبل كما كانت الوثائق أقل كانت كتابة التاريخ أسهل ، في هذا القول اشارة الى ضرورة الشك في دراسات بعض المورخين الذين اكتفوا بالوثائق المعلومة فألفوا منها صورة نهائية للماضي وراسات بعض المورخين الذين اكتفوا بالوثائق المعلومة فألفوا منها صورة نهائية للماضي و

٣٧٦ المنطق

#### ٢ – المرحامُ الثانيمُ : نقر الوثابي و المستندات

اذا اتم المؤرخ جمع مصادره بدأ بالموحلة بالثانية من مراحل الطريقة التاريخية وهي مرحلة النقد والنحليل وغاية النقد التاريخي هي فحص المستندات التاريخية والنظر في اصالتها والتثبت من خلوها من كل دس أو نزوير والحكم على صحتها ومطابقتها للواقع و

و بنقسم البحث في النقد الناريخي الى أسمين: ١ - نقد الآثار ٢ - 7 - ونقد الروايات.

### ۱ - نفد الاثار .

بنقسم نقد الآثار الى قسمين : النقد الخارجي والنقد الداخلي · ولنتكلم عن كل منها على حدته ·

آ – النقد الحارجي ٠ - غابة النقد الحارجي النتبت من صحة الو ثائق من ناحبتها الحارجية وينقسم الى قسمين أيضاً : ١ – نقد الاصالة ٠ ٣ - نقد الاصلاح ٠

١ - نقد الاصالة ٠ - ينبغي للموارخ ان ينظر قبل كل شيء في اصالة ما لدبه من الوثائق هل هو صحيح أم مدسوس مزور ٠ ولا بد له في ذلك من الاعتماد على ما نسميه بالدليل الخارجي والدليل الباطني ٠

أما الدليل الخارجي فيشتمل على البحث عن الوثيقة في النصوص الناريخية الاخرى · فاذا جاء ذكرها في وثائق أخرى قديمة زادنا ذلك اعتقاداً باصالتها · وأما الدليل الباطني فيشتمل على البدقيق في صفات الوثيقة نفسها كالورق والحبر والقلم والحاتم والخط واللغة والاسلوب هل هي بما بتفق مع عادات الكتاب في دواوين ذلك المصر أم هي مختلفة عنها ·

ومن نقد الاصالة ما يُساعد على تمييز الاقوال المنحولة من الاقوال الاصلية • فاذا عثر المؤرخ على قول واحد في وثيقتين مختلفتين 4 وكانت عبارة الثانية منقولة عن الأولى رد الوثيقتين الى وثيقة واحدة •

ولا بد المورّرخ في نقد الاصالة من الاستعانة ببعض العلوم الموصلة كعلم تاريخ اللغة ، وعلم قراءة الخطوط، وعلم الكيميا، وغيرها، ومنتكلم عن العلوم الموصلة في النقد الداخلي .

ع نقد الاصلاح · -- الفابة من نقد الاصلاح تحري الوثيقة واعادتها الى حالتها الأولى · فاذا كانت الوثيقة زماً وجب تحري النص والحبي والفظه كا صدر عن صاحبه الأولى ·

واذا كان النص مكتوباً بخط المؤلف ، وجب نشره بحروفه واغلاطه • واذا كان منقولاً عن نسخة المؤلف المفقودة وجب التدفيق فيه ، ودرسه درساً وافياً من جميع نواحيه ، واصلاحه ، وذلك بالتعرف الى المؤلف ، وعصره ، ومصادره ، وشيوخه ، وأقرافه ، وتلاميذه ، وذوق معاصربه .

واذا كان للنص عدة نسخ وجب على المؤرخ ان بقابل هذه النسخ بمضها ببهض وان ببين نسبة كل نسخة الى أختها ، وان بنبذ منها ما بعتمد على سابقه ، ولتحريف النصوص في النسخ الخطية قوانين معلومة :

ا - فقد بكون تحربف النص ناشئاً عن التزوير والدس • فاذا كان النامخ المزور جاهلاً بدقائق الوقائع نم جهله على تزويره • مثال ذلك ان ناشري كتاب العقد الفريد لابن عبد ربه اعتمدوا على نسخة خطية دس نيها كثير من الأخبار فأثبتوا الأصل والزيادة في طبعاتهم • فرن هذه الزيادات تراجم أربعة من خلفا بني العباس هم الراضي والمنقي والمستكني والمطبع ، وكلهم توفي بعد وفاة ابن عبد ربه • ولا يجتاج الموترخ الاربب الى كثير من العناء في حذف النصوص المدسوسة (۱) •

٢ - قد بكون تحريف اانص ناشئاً عن اانوهم والفلط: آ - فالنامخ الجاهل او البليد ربما حكم في اانص بما ظهر له فأصلح الصواب بالخطأ لذلك يجب حظر الاصلاح على النامخ ؟ ب - وربما اخطأ النامخ خطأ عرضها فالنبست عليه بعض

<sup>(</sup>۱) جبرائیل جبور ، این عبد ربه وعقده ، بیروت ۱۹۳۳ ، ۳ و ۳۰ – ۹۰ والدکشور أسد رستم مصطلح التاریخ ، ص -- ۲۸ ۰

الحروف والالفاظ فاخطأ في قراءتها أو صحفها وحرفها عن وضعها الاصلي ؟ ج – وربما تمذرت عليه قراءة بعض الالفاظ أو الجمل فتركها بياضًا في الاصل · و – وربما اخطأ في كتابة ما أملي عليه ·

بنتج من كل ما تقدم انه يجب على المؤرخ ان بمارض النسخ الخطية المختلفة بعضها ببعض وان بقسمها الى فصائل ، وان بتخذ الاغلاط المشتركة قاعدة للقسمة ، لأن انفاق النساخ في غلطة واحدة بدل على ان بعضهم قد نقل عن بعض .

فقد المواقف و حما يلحق بالنقد الحارجي نقد المؤلف ، لان قيمه الوثيقه تنبع قيمه واضها و ان الاخبار التي يدونها قائد المركة تعتلف عن الاخبار التي يدونها الجندي و وفرق بين ما كتبه ( نابوليون ) عن نفسه ، وبين ما كتبه عنه خادمه ، وفرق ما بين كتبه شاهد عيان رأى الحوادث بنفسه ، وبين ما كتبه شخص آخر سمع بالحوادث أو نقلها و فينغي للمؤرخ أن يبحث أولا عن اسم المؤلف الحقيقي ، فاذا كان بجولا ، وكانت الوثيقة خالية من أية اشارة الى اسمه ، تمتى في درس النس من حيث خطه وورقه وحبره و اخته وأسلوبه ومصطلحاته وروحه وتسلسل أخباره ، وربما اهتدى الى اسمه بمراجمة بعض الاصول الاخرى ، واذا كان المؤلف مملوماً بحث عن شخصيته ودرجة الثقة به وعدالته في الرواية وأمانته في القول ، وسلامته من الكذب ، وجم أخباره من كتب التراجم ، ثم حدد المكان الذي عاش فيه والزمان الذي دوّن فيه أخباره من كتب التراجم ، ثم حدد المكان الذي عاش فيه والزمان الذي دوّن فيه رواية الاخرين ، وقد يدوّنها بعد وقوعه بزمن بعيد ، وتختاف قيمة الاخبار ، بحسب الزمان الذي دوّنت فيه ، والمكان الذي صدرت عنه ، وكثيراً ما يبقى وتختاف قيمة الاخبار ، بحسب الزمان الذي دوّنت فيه ، والمكان الذي صدرت عنه ، وكثيراً ما يبقى اسم المؤلف بجولا ، أو تبقى أخباره مفتودة ، أو يوضع الم شخص على اصل تاريخي ولا يكون هو كاتبه المه يدل على ضرورة البحث عن اسم المؤلف والتعرف الى شخصه وتحديد زمانه ومكانه ، وسنفود الى الكلام عن المؤلف عند البحث غن اسم المؤلف والتعرف الى شخصه وتحديد زمانه ومكانه ، وسنفود الى الكلام عن المؤلف عند البحث غن اسم المؤلف والتعرف الى شخصه وتحديد زمانه ومكانه ، وسنفود الى الكلام عن المؤلف عند البحث غن المه المؤلف والتعرف الى شخصه وتحديد زمانه ومكانه ، وسنفود الم

ب - النقد الدخلي • - ان النقد الخارجي المبي و لا به وصلنا الى تفسير الوثائق وادراك معناها الحقيقي • بل يكنني بالتفريق بين الوثائق الصحيحة والوثائق الكاذبة • أما النقد الداخلي فهو على نوعين : داخلي اليجابي • وداخلي سابي • فالنقد الداخلي الاليجابي يشتمل على تصليب للشخال على تجليب للشخال على تجليب الظروف التي أحاطت بالموالف ، مع بيان ،آربه ، واهوائه ، ودرجة تدقيقه في الروابة • الظروف التي أحاطت بالموالف ، مع بيان ،آربه ، واهوائه ، ودرجة تدقيقه في الروابة •

وسنقبْصر الآن على النقد الايجابي ، أما النقد السلبي فسنتكلم عنه في نقد الروايات .

ويسمى النقد الداخلي الايجابي بنقد التأويل أو « Herméneutique » وهو على نوعين: ١ - تفسير ظاهر النص وتحديد معناه الحرفي ، ٢ - إدراك المعنى الحقيقي ومعرفة غرض الموُّلف ٠ وينبغي للموُّرخ، اذا أراد أن بفسر النص ، ان يلم أُولاً باللغة التي كتب بها ، ويفهم دقائقها وأساليبها . ويحيط بنطور الناظها واصطلاحاتها . فاللغة تتغير من عصر الى عصر ، ومن مكان الى آخر ، ولـكل كانب طربقته الخاصة في التعبير عن أفكاره • فينبغي الالمام بلغة الكاتب وأسلوبه • وقد تكفى قراءة النص وحده للالمام بمعانيه · فاذا تعذر ذلك ، رجع المؤرِّر خ الى كتب المؤلِّف الاخرى، أو كتب معاصريه • وبنبغي الا تفسر الفاظ النص في أول الاس الا يجسب معناها الظاهر ، قاذا وجد المؤرخ في ممناها غموضاً أو نقصاً أو تناقضاً او مخالفة لاراء المؤاف الأخرى أو للحقائق التاريخية المعلومة بحث عن اغراض المؤاف الخفبة -وبِنبغي للمؤرخ أن يجيط لذلك بآداب اللغة ، وان يطلع على الموالفات المعاصرة ، والا يفسر الالفاظ الا بحسب سباق الكلام، وان بميز المعنى الحقيقي من المعنى المجازي • فقد بكون في الكلام كنابة أو مجاز، أو تشبيه، أو هزل، أو مداعبة ، أو تلميح، أو تعريض. فاذا فسر النص بحسب المعنى الظاهر، لم يخل من الالتباس. واذا كان النص مكتوباً بلغة اعجمية كان علي المؤرخ في أول الأمر ان يترجمه ليفهم معناه ، واذا كان مكتواً بعدة لغات وكانت احدى هذه اللغات مجهولة، استمان المؤرخ على قراءة النص وفهمه باللغاث المملومة •

مثال ذلك : على صخرة ( بهيستون ) أربعة أقسام : قسم منها يجتوي على صور بارزة ، وثلاثه أقسام أخرى تحتوي على كتابات مسمارية نقشت بثلاث لغات مختلفة : الفارسية ، والبابلبة ، والشوشنبة • وقد استطاع العلما أن يقارنوا بين هذه الكتابات ويتوصلوا الى حل الخط المسماري •

والتفويق بين المعنى الحقيقي والممنى المجازي ضروري أيضًا لنأوبل التصاوير

مثال ذلك : ان الصورة النقوشة على صخرة (ببيستون) تمثل [ داريوس ] وهويدوس الساحر [ غوماتا ] وأمامه أعداؤه الآخرون مكبلون بعضهم وراء ببض فهل داس [ داريوس ] اعداء م بقدميه كما جاء في هذه الصورة ? ان الوط الذي اشار اليه هذا الاثر التذكاري هو وط مجازي لا وط حقيقي •

وها هذا قاعدة لا بد من الاشارة اليها ، وهي انه بنبغي للمؤرخ الا يخلط بين المجاز والحقيقة ، فلا بتسرع في الأور ولا بتوقع المجاز في غير محله ، فان أول التاريخ اجتماع آلة التاريخ ، وهي الشك والنقد والصبر ، وقد جمع القد الحارجي والنقد الداخلي فتألف منها نقد التحقيق أو النمحيص ، ولا بتم هذا التحقيق للمؤرخ الا اذا كان واسع الثقافة ، محيطاً بالعلوم المساعدة أو الموصلة « Siences auxiliaires » .

فن العلوم الموصلة اللغات، وهي كثيرة • وتختلف الحاجة اليها بحسب موضوع البحث • فلا بد أولاً من مرفة اللغة الاصلية للنص التاريخي الذي نريد الكتابة عنه ، ثم معرفة اللغات الاخرى المتصلة به من قدبمة وحديثة • فاذا أراد المؤرخ ان يكتب تاريخ العرب في النصف الاول من القرن التاسع عمر مثلاً ، كان لا بدله من الاطلاع على العرببة والتركية والفرنسية والانكليزية والالمانية والايطالية والبولونية والروسية (١)

ومن العلوم الموصلة علم الفيلولوجيا [ Philologie ] أو ذنه اللغة ، وهو ضروري لمعرفة تطور اللغة والاحاطة بقواعدها وأساليبها واختلاف معاني ألفاظها .

ومنها علمالخطوط [ Paléographie ]وهو ضروريلنراءة المخطوطات ومنهاعلم الكتابات[ Epigraphie ]، وهو ضروري لقراءة الكتابات المنقوشة على الابنية والتماثيل والحجارة والصفائح المعدنية وغيرها •

ومنها علم الوتائن المسياسية [ Diplomatique ] وهو ضروري لفهم القرارات والمعاهدات والمراسلات السياسية و تدرس فيه لغة الوثائن السياسية واصطلاحاتها في كل عصر وبلد ، ويبحث فيه ايضاً عن الحبر المستعمل في كتابها والافلام وانواع الورق و دع عنك ان دراسة الاختام ضرورية أيضاً لمعرفة الوثائق السياسية نفسها ، فقد اختلفت الاختام باختلاف الزمان والمسكان، واختلفت شاراتها وسهاتها كم اختلفت شارات الدروع والملوك والقواد والجنود ، ويسمى علم الاختسام بعلم السفراجستيك [ Sphragiatique ] وعلم الشارات بعلم الحراله يك [ Héraldique ] .

ومن البلوم الموصلة علم النمّيات [ Numismatique ] وهو علم النقود والمسكوكات • ومنهـــا علم الجغرافيا وعلم الآثار [ Archéologie ] وعلم الاقتصاد ؟ وعلم الاحتماع ؟ وعلم النفس ؟ والفلسفة •

وكما ينبغي لمؤرخ العرب مثلاً ان بكون عالماً بالقرآن والتفسير والحديث 6 فكذلك بنبغي اؤرخ الرياضيات ان يكون رياضياً ، ولمؤرخ الفلسفة ان يكون فليسوفاً .

<sup>[</sup>۱] الدكتور أســـد رستم ؟ مطلح التاريخ ؟ ص - ٨ ؟ والدكـتور حسن عثمان ؟ منهج البحث التاريخي ؟ القاهرة ١٩٤٣ ؟ ص ١٧ – ٢٠٠

#### ۲ – نقد الروامات

ان جميع الفواعد السابقة ضرورية لنقد الروايات ، ولكنها ليست كافية ، لأن ما كتبه مؤلف الوثيقة الثاريخية لا بكون دائماً مطابقاً لما اعتقده ، وما اعتقده لا بكون بالضرورة مطابقاً للواقع ، ( لانفلوا وسنبوبوس ، ص ، ١٣٠ ) ، دع عنك انه من الجائز ارتكابه الكذب عنك انه من الجائز ارتكابه الكذب وقد بكون المؤلف صادقاً فيما بقول ، وتكون روايته مع ذلك مشوهة لخلوها من الروح الانتقادية ، فصدق المؤلف سيف الرواية لا بدل دائماً على صحتها وضبطها ، ومثل المؤرخ في اعتماده على هذه الروايات كثل العالم الكيميائي الذي بعتمد على ملاحظات خادم المخبر ، فينبغي للمؤرخ اذن ان يحص هده الروايات ، وان بطبق ملاحظات خادم المخبر ، فينبغي للمؤرخ اذن ان يحص هده الروايات ، وان بطبق عليها قاعدة النقد المابي لنمبيز الصدق من الكذب ، كما بنبغي له ان بعارض الروايات المختلفة بعضها ببعض للوصول الى الحقيقة ،

وبنقسم البحث في نقد الروايات الى قسمين : 1 - نقد الصدق 7 - نقد الصبط وبنقسم البحث في نقد الصدق و نقل الصدق و نقل السلام و الشك في صدق أو الله السلام و الشك في صدق أو الله الراوي و فه له كان الراوي مضطراً الى الكذب في أخباره و وما هي الظروف التي حملته على ذلك و وسناتي الآن على ذكر جملة من المسائل المتعلقة يرأي الراوي في حقيقة ما يروي و هل هو صادق أم كاذب و

١ - فد بكون للراوي مصلحة شخصة في خداع القاري، وتمويه الحقيقة ، في خداع القاري، وتمويه الحقيقة ، في خداع وأعظم الروابات خطراً ملكذب في روابنه وبخالف الحقيقة وكان مع ذلك مخالفاً لما مخالفة جزئية .
 ما كان بجملته مطابقاً للحقيقة وكان مع ذلك مخالفاً لما مخالفة جزئية .

7 - وقد بكون للراوي مركز رسمى أو اجتماعي بضطره الى الصخدب 6 وبكون خاضماً لسلطة غيره ، فيلفق الوقائع بحسب ما بوحى اليه 6 كمنل الموظف الذي يؤبد ما جاء في الوثائق الرسمية رغم مخالفتها للواقع ، وكمثل الذين تضطرهم ظروف السياسة والحرب الى تمو به الحقائق أو تبديلها أو اخفائها .

( منطق - ٤٨ )

" - وقد بشابع الراوي فئة معينة من الناس أو بقاومها ؟ فيحيل الى أسرة أو حزب أو طبقة اجتماعية خاصة أو الى شعب أو مدينة أو دولة معينة وقد بكون من أنصار مذهبه ويهاجم من أنصار مذهبه ويهاجم المذاهب الأخرك .

قال ابن خلدون : ومن اسباب الكذب في الاخبار « التشيعات للآرا والمذاهب ، فان النفس اذا كانت في حالة الاعتدال في قبول الخيبر ، اعطته حقه من التمحيص والنظر ، حتى تتبين صدقه من كذبه ، واذا خامها تشيع لرأي أو نحلة قبلت ما يوافقها من الاخبار لأول وهلة ، وكان ذلك الميل والتشيم غطا ، على عين بصيرتها عن الانتقاد والتمحيص ، فتقع في قبول الكذب ونقله » .

وقال أيضاً : « ومنها تغرب الناس في الاكثر لاصحاب النجلة والمراتب بالثناء والمدح • وتحسين الاحوال واشاعة الذكر بذلك • فيستفيض الاخبار بها على غير حقيقته • فالنفوس مولمه بجب اشاء • والناس يتطلعون الى الدنيا واسبابها من جاء أو ثروة • وليسوا في الاكثر براغبين في الفضائل • ولا متنافسين في اهلها »• ( المقدمة — • ٧ ) •

3 – وقد يكون غرور الراوي بنفسه أو بجاعته باعثًا على الكذب ؟ فيفخر بنفسه وبقومه ، وبدعي ما ليس فيه · فن هذه المفاخرة الكاذبة ما جاء في كتاب (سوللي) المسمى بالافتصاد المدكى « Les Economies royales » وكتاب الكرد بنال ربتز المسمى بمذ كرات ربتز « Mémoires de Retz » وتختلف بواعث المفرور بحسب الزمان والمكان لاختلاف المثل العلما باختلاف العصور •

و حقد يميل الراوي الى ارضا الجمهور أو مداراته والتحبب اليه 6 فيجمل روايته موافقة للمقائد الدبنية العامة والعادات الاجتاعية السائدة • فينهفي للمؤرخ أن يبحث عن علاقة الراوي بالجمهور وان يبين العوامل التي جعلته بتحبب اليه ، وان لا يتوم الصدق ، فان كثيراً من الاغلاط التاريخية تجيء في الأكثر من جهة الثقة بالذاقلين ( ابن خلدون - ٢٠) .

آ – وقد يكون الراوي مولماً بالاساليب الادبية والفنية فيغير الوقائم التاريخية وبعبث بالالفاظ ، وبقدم ويؤخر ويسهب ويبالغ في الوصف الخطابي أو الروائي أو

الفاجعي • وكما كان الراوي في التعبير أقوى • كان المؤرخ الى الشك في صحة روايته أميل • لان عبارته الادبية قد تكون « أصدق من الحقيقة » لاشتمالما على كثير من الخطب الموضوعة • والاقوال المأثورة • والوقائع الجميلة والمشاهد الرائمة •

ب - نقد الضبط · - وأما نقد الضبط فغايته معرفة الأسباب التي توقع الراوي. في الخطأ · وفيه مسائل مختلفة ،

أَ - هل كانت حواس الراوي وملكانه المقلبة سليمة ، أم كان عرضة لخطأ الحواس وضلال المقل ، فقد تخدعه حواسه ، وتخونه ذا كرته ، ويضله عقله ، وينيه في بيدا الاوهام ، ويخيل البه أنه يروي الحقيقة ، وهو بعيد عنها كل البعد ،

٣ - هل تنيد الراوي بشر، ط الملاحظة العلمية : ان الشرط العام في الملاحظة الصحيحة هو المؤضوعية وهذا الشرط العام يستلزم عدة شروط خاصة :

آ - يجب ان تكون الملاحظة تامة فاذا وجد الراوي في مكان لا يوافق الملاحظة الصحيحة جانت ملاحظته ناقصة . ب بي بيان تكون الملاحظة دقيقة فاذا لم يحدد الراوي الثي الملاحظ ولم يمين زمانه ومكانه وشروطه جانت روايته مضطربة على ج بيب ان تكون الملاحظة خالية من النرض والهوى والفكرة السابقة وشروطه جانت روايته مضطربة في ج بيب ان تكون الملاحظة خالية من النرض والهوى والفكرة السابقة وك بيب على الراوي ان يدون ما شاهده في اثنا وقوع الحادث لان عدم تسجيل الملاحظة تواً يعرض الراوي للنسيان ، وكلا كانت المدة بين مشاهدة الحوادث وتسجيلها أطول كان النسيان اعظم م م يجب على الراوي ان يبن لنا بجلاء ما هي الطريقة التي سار عليها في تدوين ملاحظاته ه

٣ - وقد بقعد الكسل بالراوى عن مشاهدة حوادث كان في وسعه أن يراها لو كلف نفسه مؤونة البحث عنها ، فيروي لنا أشباد لم يشاهدها بنفسه ، بل سمع بها و تخيلها ، وهي غير صحبحة ،

قاك حوادث تاريخية ليس من شأنها أن ترى ماشرة ، اكونها شخصية أو خبيئة ، أو عامة ، انتعلق بجهاعة من الناس ، أو تشمل بلاداً واسعة ، أو عصراً طويلاً ، كبعض العادات أو النقاليد أو الاحوال ، فيذبني للمؤرخ أن بفرق بين الحقائق المفردة التي شاهدها الراوى بنفسه وبين الادور التي استنتجها .

وها هنا ملاحظة لا بد من ذكرها وهي ان الروايات ، اذا كانت شفاهية كانت سريمة التبدل حق انها قد تنقلب عند انتقالها من شخص الى آخر الى اساطير • والاساطير مطية الهذر والكذب وهي كثيرة في الجاهلية قليلة في الحضارة •

وينبغي للمؤرخ الا يمتمد على القصص والاقاويل والاشاعات · فقد ثنضمن الاشاعات شيئاً من الحقيقة ، وقد تكون باطلة لا أساس لها من الصحة ·

وهذا كله يدل على ان علم النفس هو خير الدلوم الموصلة الى علم التاريخ • فقد ثبين لنا في محله ان الادراك هو حادثة ففسية مركبة تقتفي كثيراً من الافعال الذهنية ، وهو يضم الى الحقائق المشاهدة أشياء ويحذف منها أشياء أخرى على غير علم من المدرك • فاذا كان التبديل متطرقاً الى الادراك بطبيعته ، فكيف يكون حاله اذا نقل من شخص الى آخر • ولقد دل البحث التجربي في حقيقة الرواية والشهادة على : 1 — ان الشاهد الصادق يبدل الحقيقة من غير ان يعلم ، وان الرواية الصحيحة نادرة تماماً • ٢ — ان الذكرى قد تكون دقيقة وتكون مع ذلك باطلة لا أساس لها من الصحة ابداً • ٣ — ان اجماع الرواة المستقلين لا يدل دائماً على صحة الرواية ، لا نهم قد يتفقون على ضلال • فينبغي للدؤرخ الا يخدع اذن باصرار الراوي على رأيه وضبط أخباره ، فقد تكون كلها باطلة ، وقد يكون صادقاً في بعض ما يقول وكاذباً في أقواله الاخرى • وخير ميزان لقمبيز الصدق من الكذب في الروايات :

آ - أن يمارض المؤرخ أخبار الرواة بعضها ببعض ويرجح منها ما اتفق عليه الرواة المستقلون الاعلى الصحة الرواة المستقلون الاعلى الصحة واذا اتفقوا على الكذب كائب بعضهم ناقلاً عن بعض ولكن انفأق الرواة المستقلين لا يؤدى دائماً الى نتائج نهائية ولا يولد في كثير من الأحيان الاالظن ومحرد الاحتال و

٣ - ان ينظر المؤرخ في انسجام الحقائق الناريخية وتألفها واتساقها ، و يمتحن المكانها المادي ، فاذا كانت مطابقة للحقيقة تآلفت ، واذا كانت مخالفة لحا تمارضت وتداعت ، وقد تؤيد الحقائق بعضها بعضاً ، وتكون جملة ، تسقة ، وقد بدل تحليل

الروابة على ان صاحبها لم بتمكن من المشاهدة الفسلية لأن هناك شروطاً مادية لم تتوفر فيه .

٣ - ان بنظر المؤرخ في معقولية الحوادث ومطابقتها القوانين الطبيعة و فاذا كانت منافضة لقوانين الطبيعة اضطر الى ابطالها و مثال ذلك: لو قال قائل انه شاهد حادثاً عنالفاً القوانين العلم الثابتة لكذبناه وصدقنا قوانين العلم و ولكن عكى المورخ ألا يتسرع في الحكم والناس كثيراً ما أنكروا بعض الحوادث و لبعدها عن العادات المألوفة ومخالفتها لقوانين الطبيعة المعروفة و فلما ارتبى العلم تبين لهم ان هذه الحوادث محكنة و فلو روى لنا شخص منذ قرن أنه رأى رجلاً يعلير في الهواه على جسم معدني وانه أرسل رسالة من سوريا الى اوروبا بأسرع من لمح البصر لما صدقه أحد ولكن الامر قد تغير الآن بالنسبة الى الطيران والبرق والرادبو و فهذا كله بدل ولرتقاء الامرة الهروة التريث في الحكم والمندقيق في حالة الاحتمال بالنسبة الى ثقافة الاشخاص وارتقاء العدم ورقورة التروية وارتقاء العدم ورقورة التروية وارتقاء العدم وارتقاء العدم ورقورة التروية ورقورة ورقورة التروية ورقورة التروية ورقورة التروية ورقورة ورقورة التروية ورقورة ورقورة التروية ورقورة التروية ورقورة ورقورة

قال ابن خلدون: ومن الاسباب المقتضية للكذب: « الجهل بطبائع الهمران • فان كل حادث من الحوادث ، ذاتاً كان أو فعلاً > لا بد له من طبيعة تخصه في ذاته ، وفيها يعرض له من الحواله ، فاذا كان السامع عارفاً بطبيعة الحوادث والاحوال في الوجود ومتنضياتها ، اطانه ذاك في تمحيص الحبر على تمييز الصدق من الكذب • وهذا أبلغ في التمحيص من كل وجه يعرض » • ﴿ المقدمة : ص — ٣٠ ]

فلو أدرك العلما. طبسائع العمران ، واحاطوا بقوانين الحياة الاحتماعية كما احاطوا ببعض قوانين الطبيعة ، لامكنهم ان يطبقوا الاحوال على الوقائع ، وان يستنتجوا الجزئيات من الكليات .

# ٣ -- المرحلة الثانية : التركيب التاريخي ، التعليل والايضاح

لو أن المؤرخ اقتصر على النقد التاريخي ، لما بلغ من التاريخ حداً ، لان نقد الوثائق لا بكشف له الاعن عناصر متفرقة ، فقد تنضمن كل وثبقة حقائق مختلفة عن الخط ، واللغة ، والعقائد الاجتماعية ، والاحوال الاقتصادبة ، والنظم السياسية ، فاذا لم يجمعها ولم بنسقها ، ولم بوالف منها فصولاً وأقساماً ، ولم يضع في كل قسم ما بناسبه من الحقائق ، لم يستوعب من التاريخ شيئاً ، فالتم كيب هو اذن اعظم مراحل النهج التاريخي قهمة ، وينقسم الى قسمين : ا ما التنظيم ، ٢ ما التعليل والايضاح،

# ١ - مُنظِّم الحفائق الناريخية

لا تتم عملية التركيب التاريخي الا اذا جمع المؤرخ المناصر المتفوقة التي كشف عنها التحليل ، ورتبها ونسقها ، وألف منها صورة خالية تشابه على قدر الامكان الصورة التي وجدت في ذهن شاهد العيان ، ويشتمل التركيب على القواعد الآتية :

١ - يَنْخُبِلُ المُورُرِ خُ أُولاً حُوادِثُ المَاضِي على صورة الحوادثُ الحاضرة المشابهة لما •

٢- ثم ينظم هذه الحوادث الماضية ، ويرتبها على النبط الذي جمعت فيه حوادث الماضر ، فيوالف منها مجموعات وأقساماً مختلفة على أساس المشابه بينها ، فيضع في كل قسم منها ما بناسبه من الحقائق تبعاً لظروفها الظاهرة ولطبائعها وخصائصها ، وأسهل طربقة للتقسيم هي تقسيم التاريخ الى أدوار مختلفة ، وأزمنة متعاقبة ، ثم تقسيم كل . دور من الادوار الى الناريخ السياسي ، والتاريخ الدبني ، والتاريخ الاقتصادي الخ ، ورمن الحوادث في كل باب من هذه الابواب بجسب تسلسلها الزماني ، أو الجغرافي ، أو المجفرافي ، أو المجفرافي ، وقد ذكو ( لانفاوا وسنيوبوس ) مثالاً لتنظيم الحقائق التاريخية : وهو :

آ – باب الاحوال المادية ، ويشتمل على دراسة الجسد ، ودراسة البيئة •

ب باب العادات العقلية : ويشتمل على البحث في اللغة وما يتفرع عنها والفنون اليدوية والعلوم والغلسفة ، والاخلاق ، والدين .

ح - باب العادات الماد بة : ويشتمل على البحث في الحياة المادية من طعام وملبس ومسكن ، وعلى حياة الانسان الحاصة ، والعادات الاجتماعية ووسائل اللهو والتسلية .

والزراعة ، والصناعة ، ويشتمل على البحث في الانتاج ، والزراعة ، والصناعة ، والتساعة ، والسناعة ، والسناعة ، والتسبم الممل ، ووسائل النقل ، والتجارة ، والتبادل ، والتوزيم .

ماب النظم الاجتماعية : ويشتمل على البحث في الاسرة ؟ والتعليم؟ والطبقات الاجتماعية •

و - باب النظم العامة : ويشتمل على البحث في النظم السياسية ؟ والمؤسسات الدينية ؟ والنظم الدولية والسياسية العامة ؟ والحرب؟ وقوانين التجارة الدولية .

٣ - واذا صادف الموترخ فجوات صغيرة أو كبيرة ، ملاً ها بالاستدلال العةلي

والاجتهاد والاجتهاد نوعان : سابي وايجابي فالاجتهاد السلمي هو الحكم بعدم وقوع الحادث لسكوت الوثائق الناريخية عنه وقد عبروا عن ذلك بقولهم : « السكوت حجة » ولكن سكوت الوثائق لا يدل على عدم وقوع الحادث الا اذا كان الراوي قد دوئن جميع الأخبار المشابهة له وكان الحادث بما يهم الراوي ويسترعي نظره بصورة خاصة ع فني هذه الحالة قد بكون عدم ذكر الحادث دليلاً على عدم وقوعه ، والاجتهاد الايجابي هو استنتاج أمر من أمر أشارت اليه الوثائق الناريخية ، لأن احدهما متعلق بالآخر ، أو لأنها معا نتيجة لسبب واحد مشترك وسنتكام عن هذا الاستنتاج في التعليل التاريخي .

ع - ولا بد للمؤرخ في أثناء عرض الحوادث من تفضيل بعض الحقائق على بعض ، فان لبعض الحقائق أأثيراً عميقاً في التطور التاريخي ع وبعضها الآخر تافه لا يصلح لتصوير الماضي ، فلا غرو اذا اختار المؤرخ الحوادث الأولى، وترك الثانية ، ولكن هذا الاختيار كثير إلخطر ، لا أنه تابع الهابة المؤرخ وفلسفته ، دع عنك أن الحوادث المفردة كثيرة ، وقد بكون لها كلها قيمة ذائية ، فعلى المؤرج أن بطلم عليها كلها ، وأن يختار منها ما يناسبه وأن بقتصر في عرض التاريخ على الحوادث الهامة الفاصلة وأن يجمع الكل في قواعد عامة على أساس علاقتها بالحاضر ،

# ۲ – النملق والايضاح

لا يكتفي الموارخ بتنظيم الجوادث التاريخية و عرضها ، بل يحاول أيضاً تعليلها وايضاحها ، بل يحاول أيضاً تعليلها وايضاحها ، لأن التنظيم نفسه يسوق الى التعلبل ، لهذا تجد الموارخين ببحثون عن أسباب الجوادث فيسألون لماذا سقطت روما ، ولماذا وقعت حروب الفتح الاصلامي ، ولماذا قامت أوروبا بالجروب الصليبية ، فالمورجون بهتمه وني في ايضاح، حوادث التاريخ

عَلَى معنى العلم ، وبعثقدون ان هذا المعنى ضروري للعــلم بكبه بان الوقائع وتعاقب الأحوالـــ .

قال اب خلدون: والتاريخ في ظاهره « لا يزيد على أخبار عن الايام والدول ؟ والسوابق من القرون الاول ؟ تنمى فيها الاقوال ؟ وتضرب فيها الامثال ؟ وتطرف بها الاندية اذا غصها الاحتفال ، وتؤدي لنسا شأن الحليقة كيف تقلبت بها الاحوال ؟ واتسم للدول فيها النطاق والمجال ؟ وهمروا الارض حتى نادى بهم الارتحال ؟ وحان منهم الزوال .

« وفي باطنه : نظر وتعقيق ؟ وتعليل للكائنات ومبادئها دفيق، وعلم بكيفيات الوقائع وأسبابها عميق؟ فهو لذلك أصيل في الحكم: وعربق ؟ وجدير بان يعد في علومها وخليق • » -- ( المقدمة ص – ٣ ) •

على ان معنى العلمة غير مستقل من ناحيته الايجابية عن معنى القانون • فهل يستطيع المؤرخ أن بوضع الوقائع التاريخية على طربقة العلماء الطبيعيين ، فيبدأ بوصف الحوادث ، وبذكر خصائصها ، ثم يستقري علاقاتها العامة وقوانينها . أن طريقة العلوم التجريبية تشتمل على ثلاث صاحل: الملاحظة ، والفرضية ، والتجريب . أما الطربقة التاريخية فتشتمل عَلَى جمع الحوادث وتحليلها و تركبها ، والكل مز هذه المراحل الثلاث خصائص تميزها من مراحل الطربقة النجريبية • لقد حاول المؤرخون أن يجمعوا الحوادث الناريخية المتشابهة 6 ويضعوا الغرضيات العلمية 6 ويختبروا فرضياتهم بواسطة الدراسات التاريخية « المقارنة » · فاذا ما درسوا ناحية من نواحي التاريخ قايسوا بين تطوراتها المختلفة في عدة مجتمعات ، ثم حددوا اتجاه تطورها العام ، ثم بحثوا عرب أسباب هذا التطور • ولكن هذه الطربقة لا تؤدي دامًا للى معرفة الاسباب الحقيقية ، لانها تعتمد في كثير من الاحبان على حالات محردة ، أو تقوم على تشابه ظاهري واذا ما أدت الى معرفة بعض الاسباب دات على نعاقب الحوادث لا على تعليل وقوعها بقوانين عامة ٠ دع عنك ان الحوادث التي تربد تعليلها هي حوادث جزئية ٠ وكثيراً ما تختلف نتائج هذه الأسباب باختلاف الزمان والمكان • فما يو دي الى أسرٍ ما في بيئة مند يو دي الى ضده في غيرها • لذلك رأى هو لا • المورخون ان بقد مرواعلى مسامة ، تفسيرية للواقع كا هو وأن يتنمواعن البحث في العلاقات الجودة العامة ، وأنى لهم ذلك ، فلولا العلاقات الجودة العامة ، ما استطاع المؤرخ أن بفسو الهاقع نفسيراً وضعياً ، فقولنا الجادث (آ) مو علة الحادث (ب) لا معنى له الآذا سلمنا مجمعاً العامة ، وكانت الشروط نفسها تحدث نفس النتائج (مع استثناء الرمان والمكان) ، ولولا ذلك لما كان الحادث (آ) علة للحادث الجزئي (ب) ، وهذا كله بدل على ان كل تعامل جزئي يرجع الى قانون عام ،

قال احد الفلاسة الماصرين: « لا يمكن ايضاح الوقائم مها تكن طبائها ، الا بارجاعها الى الثوانين التي علمت على تكوينها • وهذا يدل على ان الحمادث الجزئي ؟ لا يعلل بالحادث الجزئي • فلا مليل الا بالرجوع الى الدلاقات العامة ؟ والحمائس الدائمة ؟ والكليات » •

« Bouglé, qu'est - ce que la sociologie ? 95 - 96 »

وفي هذا التعليل اجتهاد الجابي بقنفي استنتاج حادث معين من حادث آخر أو حوادث أخرى معينة • ولا بتم هـذا الاستنتاج الا اذا كان هناك كليّات معتمد ف بصحتها • مثال ذلك :

- أن اللغة التي ينتمي اليها أسم مدينة من المدن هي دائماً لغة الشعب الذي بناها
  - ان اسم مدينة سلامين ينتمي الى اللغة الفينيقية
    - ان مدينة سلامين قد بناها الفيفيقيون •

فالنتيجة في هذا القياس لا نكون صحيحة الا اذا كان الارتباط بين اللقة التي بنتمى النها المم المدينة والشعب الذي بناها ضرورياً •

مثال آخر بحوادًا قلت : من أسباب اندلاع نيران الفورة الفرنسية فساد الحالة المالية في الدولة دل هذا القول على اعترافي بصدق قضبة كلية وهي : ان فساد الحالمة المدلية في الدولة بودي دائماً الى حدوث الثورات .

فلا بد للمؤرخ اذن في هذا الاستنتاج من مراعاة الشرطين الآنيين :

ا - يجب أن تكون اللفنية الكلية صحيحة كا يجب ان بكون الازتباط بين حديها ضرورباً ، فاذا اهمل المؤرخ هذا الشرط واعتمد على كليات اختبارية جائزة (منطق - ٤٩)

وقع في الخطأ • مثال ذلك ات اسم المدينة لا بدل دائمًا على بانيها • فهذه مدينة سيراكوز في اميريكا تحمل اسماً بونانياً • واكن الاغربق لم ببنوها •

٢ - يجب ان يحيط المؤرخ بجميع دقائق الحادث الةاريخي فلا يهمل منها شبئاً ؟
 بل ببحث مثلاً عن موقع مدينة سلابين وعادات كل من الاغربق والفينيقيين
 وعلائقهم • ومن الخطأ أن يعمم المؤرخ احكامه وببني اجتهاده على تفصيل جزئي
 مستقل بذاته دون ان بدرس جميع الظروف المحيطة به •

وها هذا مسألة لا بد من ذكرها ، وهي كيف يصل المؤرخ الى هذه الحكايات التي يطبقها على الاحوال الجزئية ? • ان آلة المؤرخ في تحصيل هذه الحكايات هي التمثيل «Raisonnement par analogie » فهو يرى ان الماضي شبيه بالحاضر من حيث ارتباط الاسباب بالمسببات والاحوال بالوقائع ، فاذا شاهد ارتباطاً بين أورين في الحاضر طبقه على الماضي • فالتمثيل هو اذن أساس التعليل التاريخي كما هو أساس التنظيم والتنسيق •

وبديهي ان اتباع طريقة النمثيل في الايضاح والتعايل لا يخلو من الخطر ، لانه يستند الى المبدأ الآقي : وهو ان ارتباط الجوادث بعضها ببعض في الحاضر شبيه بارتباطها في الماضى ، وهذا المبدأ ليس بقينياً :

" - لان الملاحظات الاختبارية في الحاضر لا تكني لمعرفة أسباب الحوادث الاجتماعية وقد بينا في الفصل السابق ان معرفتنا العامية لا تدل على الاشياء الاجتماعية دلالة صادقة ، كما ان تصور العامي لصفات الاجسام لا بدل دلالة محكمة على طبائهها و " - لأن الاحوال تتبدل بتبدل الازمان ، فالجماعات القديمة تختلف تمام الاختلاف عن الجماعات الحاضرة .

حتى لقد قال ( فوسئل دو كولانج ) : « ان عادات الجاعات القديمة واعتقاداتها ؟ وكيفيات تفكيرها ، وتختلف عما عاداتنا ، واعتقاداتنا ، وكيفيات تفكيرنا » •

« Fustel de Coulanges, questions historiques, 406 »

فالتمثيل التاريخي لابفيد الاالظن أومجرد الاحتمال ودرجات الاحتمال فيه منفاوتة يحسب تشابه

الصفات بين الحاضر والماضي ، فاذا كان النشابه سطحياً ، كانت نتيجة التمثيل ظنية ، و اذا كان عميقاً كانت نتيجة التمثيل ظنية ، و اذا كان عميقاً كانت نتيجة أقرب الى الحقيقة ، وكثيراً ما بنخدع المؤرخون بالنشابه السطحي فيطبقون التمثيل على الحوادث الاجتماعية المعقدة ، حتى اذا تعمقوا في التحليل تبين لهم ان تمثيلهم تخميني .

بنتج مما تقدم ان النعليل القاريخي المحض لا يتلاءم مع فكرة القانون الطبيعي و للأنه انما ببحث في الوقائع الجزئية ، لافي العلاقات المجردة العامة ، فاذا أردنا أن ننتقل من الجزئي الى الكلي ومن الخاص الى العام و فليس لنا الا ان نقرك القاريخ وننتقل الى علم الاجتاع .

لقد حاول بعض المؤرخين اليجاد قوانين تاريخية عامة · فرد بعضهم تعاقب حوادث التاريخ الى العنابة الإلهية · وردها بعضهم الآخر الى أصول وجودية مطلقة · فقالوا ان كل حادث تاريخي هو في الوقت نفسه حادث عقلي بقم وفقاً لخطة منطقية عامة · وان لكل حادث أسبابًا عقلية تستدعي وجوده ·

قال [ هيجل ] : ان من يتأمل سير التاريخ وتقدمه يجده خاضاً للمقل العام فما تاريخ العسالم الا هماية عقلية مطابقة لنمو جوهر الانسانية وصورتها المثالية ، وروح العالم هي القوة الرائدة لنقده ، ان عباقرة الامم وأبطالها أدوات تتخذها تلك الروح العامة للوصول الى اغراضها ، وكل شعب يعلو الى المجد والقوة انما يعبر عن جانب من جوانب هذه الروح العامة ، ضلى الشعوب الاخرى ان تخضع لارادة هذا الشعب المطلقة ، حتى اذا ما ظفرت الروح العامة بنايتها منه ، تنازل ذلك الشعب عن قوته وسلطانه لشعب آخر ،

فهذه الآرا كا ترى فلسفية ، لانها ترد حوادت التاريخ الى أمور مثعالية خارجة عن نطاق العلم • والمؤرخ لا يستطيع ان يعتمد عليها لأنه انما ببحث في الحوادث التي تقع في النهابة تحت ادراك الانسان • أما الأمور المجردة العامة ، والأسباب المتعالبة فيرمي بها ظهرياً ويعهد فيها الى فلاسفة التاريخ •

وأحسن تعليل تاريخي ما اقتبست قوانينه من علم الاجتماع · فعلى المورخ ان يخطع من علم الاجتماع ، ويستبصر بنوره ، ويتذرع بو سائله في فهم الماضي وايضاحه · ان علم الاجتماع يضم القوانين الاجتماعية العامة · وعلم الثاريخ يطبقها عكى تفسير الوقائع الجزئية ·

وها هذا استطيع ان نجيب عن السوال الذي أوردناه في مطلع هذا البعث: حل الثاريخ علم ? فنقول ان الناريخ علم من حيث طريقته وشرائط بحثه عنلا من حيث موضوعه و وسنعود الى هذا البعث عند الكلام عن طريقة علم الاجتماع فنحدد علاقة هذا العلم بعلم التاريخ و ونبين ان لكل من علم التاريخ وعلم الاجتماع غابة نظربة ٤ وان كلا منها بلعب دوراً خاصاً في الحياة العملية وان المؤرخ عليقة عفره من العلماء تقيداً بشرائط الروح العلمية ، من حربة في البحث وخلو من الغرض ، ومحبة للحقيقة ، ومحاسبة للنفس ، وشك ، وانتقاد وتمحيص وضعاعة ٤ وثبات ، وصبر ،

وهذه الصفات التي ذكرناها قد انتظمها المؤرخون العلمهون لأنفسهم واستولوا عليها واستوهبوها ، الا ان المتطفلين علي التاريخ قد خلطوا اخبار الايلم الماضية بدسائس من الباطل ، وزخارف من افروايات ، فلم يلاحظوا أسباب الوقائع والاحوال ، ولا رفضوا ترهات الاحاديث ، فاختاط الحق عندهم بالباطل ، والواقع بالخيسال ، حتى صعب على فحول المؤرخين تهذيب مرواياتهم ، فزعموا ان القاريخ لا ببوصل فيه للى اليقين التام ، بل يوصل فيه الى اليقين النسبي أو الظن ومجرد الاحتال ، وغالى بعضهم في ذلك حتى زعموا ان الاحتال التاريخي يزبد وبنقص في كالما بعد الحادث التاريخي عن المائية بن المائية وزعم ان يقيننا بالحوادث التاريخي عنا قل ايماننا به ، ومن الذين انكروا اليقين التاريخي الرباضي الانكليزي (كوبغ حالما المائية المائية بن المائية وزعم ان يقيننا بالحوادث التاريخية الماصرة المسيح سيزول في عام ١٩٥٣ ، ومنهم ( بترسون - Peterson ) ، الذي زعم ان اليقين بهذه الحوادث قد زال في عام ١٧٨٩ ، ومنهم ( الإبلاس - المدي زعم ان اليقين بهذه الحوادث قد زال في عام ١٧٨٩ ، ومنهم ( المناس المعاصرة الدي قال : كما كان الوابات التاريخية أقدم ، كان التصديق بها أقل ،

وقليل من التفكير بظهر لنا فساد هذا الرأي ، لأن اثبات الحواهث التاريخية لا يقوم على الروابات الشفاهية والتواتر فحسب ، بل يستند ايضًا الى الوثائق المطية والآثار والمالم الباقية ، وهذه الوثائق والآثار لا تزال ظاهرة أمام أعيننا ، فكنيف

نكذبها ونذكر اسباب وجودها • دع عنك ان طربقة المؤرخين في النقد والتمحبص تقينا مؤونة الوقوع في الزلل • ان علمنا بتاريخ مصر الفديمة أصدق من علم الرومانيين • ولنحن اليوم أكثر تعمقاً في تاريخ الرومانيين من رجال القرن السابع عشر ، من منا يستطيع الله يشك في وجود معلوبهة بن لهي سفيان أو صلاح الدين الايوبي ، أو نابولمون بونا بارت • ان بقيفنا التاريخي سيزداد يازدباد التمحيص والنقد والتدقيق ، وما التاريخ الا ذاكرة البشربة الواعية ، وشعورها الصادق ، وصورتها الناطقة •



#### : أ- المصادر العربة

- ا ابن خلدون : المقدمة ، المطبعة الخيرية بمصر عام ١٣٢٢ ه .
- ٢ اسد رستم ، مصطلع الماريخ ، وهو بحث في نقد الاصول وتحرّي الحقائق الناريخية وايضاحها وعرضها ، طبع في المطبعة الاديركية في بهروث ١٩٣٩ .
- ٣ حسن عثمان ، منهج البعث الثاريخي ، مكتبة النهضة المصربة ، القاهرة على المعربة ، القاهرة المعربة ، القاهرة المعربة ، القاهرة المعربة ، القاهرة المعربة ، المعربة ، القاهرة المعربة ، القاهرة المعربة ، المعربة ، القاهرة المعربة ، القاهرة المعربة ، القاهرة المعربة ، ال
- » » كيف يكف الدَّاريخ ، مقالات نشرت في الاعداد ٤٢٣ ، ٤٢٠ ، مثلاث الرسالة ، ٤٤٠ ، من مجلة الرسالة ، القاهرة ، اغسطس ديسمبر ١٩٤١ .
- عن مقدمة ابن خلدون ، طبع الحصري ( ابن خلدون ) و دراسات عن مقدمة ابن خلدون ، طبع المعامة الكشاف ببيروت الجزء الاول عام ١٩٤٣ ، والجزء الثاني ١٩٤٤ .
  - - طه حسين 6 فلسفة ابن خلد بن الاجتماعية ٤ القاهرة ١٩٢٥ •
- ٦ محمد مصطفى زيادة ، صناعة التاريخ في مصر ، مقالات نشرت في الاعداد
   ١٩٤١ نبراير ١٩٤١ ، ١٩٤١ نبراير ١٩٤١ .
- ٧ محمد مصطفى صفوت ، الناريخ اهميته وطرق تدريسه ( مستخرج من مجلة العلوم ) القاهرة ١٩٤٢ .
  - ٨ مقدمة ابن الصلاح في علوم الحديث ، القاهرة ١٣٢٦ ه . .
- ٩ -- هرفشو ، علم الناريخ ، القاهرة ١٩٣٧ ( ثرجه عن اللغة الانكايزية وعلق عليه الأستاذ عبد الحبيد العبادي ) .

#### ب المصادر الاعجدية

- 1 Berr (Henri), La synthèse en histoire.
- 2 Bulle. soc. fr. plilos. spèc. la causalite en histoire mai 1906 (Simiand) et 1908 (Seignobos).
- 3 Crump, C. G. History and Historical Research. London 1928.
- 4 De la Mèthode dans les sciences t. 1. G. Mond, ch. sur l'histoire. t. 1. S. Reinach, l'Archéologie. G. Lanson, l'Historie littéroire.
- 5 Fling, F. M. The Writing of History, An Introduction to Historical Method. Yale, 1926.
- 6 Freeman, E. M. The Méthods. of Historical Study, London 1886.
- 7° Fustel de Coulanges, Questions historiques Paris Hachette.
- 8 Langlois et Seignobos. Introducion aux études historiques.



1 : 1

## ۲ – کاربن ومنافنتات شفاهبر

١ – آزُّا ورزخي القرن النَّاسع عشر في المداف الثَّازيخ الأسامية • ٢ - فلسفة الناويج (راجم كتاب فلينت - R. Flint عن «تاويخ فلد فة الناريخ» • ٣ - اوضح ما بلي ؛ قال ( كاثرابل ) : ( لا قامة الا العملات م الدر مر (م يوحد النبي لا النبض له ) من هنا ٤ ان هذا لجدير بالاعجاب ٤ واني لأُ ضَحي مِن أَجِلَ هذه الحقيقة بجميع نظريات العالم ١٠٠٠ فهذه لغة المؤرخ ٠ الما العالم الطبيعي فيقول: سواء لدي أمن ( بوحدًا الذي لا أرض له ) من هنا أم، لم يمو ، فالله هذا الأسم. لا يهمني ، لأنه ان يمود أبداً . ٤ - مَا هِيَ الْمُبَادِينِهِ النِّي يَسْتَنِدُ النِّهَا ابنَ خَلَدُونَ فِي تَعَلَيْلُ حَوَادُتُ النَّازُ بِنْجَ ه - الداريخ الغني لا وبناريخ العبر ١٠

### ۳ – الانشاء الفلسفي

- ١ هل التاريخ علم ؟ ( بكالوربا رياضيات ، وبكالوربا فلسفة : مونبليه ١٩٢٠ ) ٣ – ماهي علاقة الناريخ بعلم الاجتماع ?( بكالوريا - فلسفة : باريز ١٩٢٢ ؛ وكان ١٩٢٤ ٣ - على أي شيء يستند اعتقادنا بصحة الروابات ، وما هي الطربقة الانتقادية التي تكسب الروابات قيمة تاريخية ? (بكالوربا - رباضيات: اكس ١٩٢٥) ٤ - ١٠ في فائدة التاريخ ? ( بكالونها - ريوان المبايت : لبون ١٩٢٥ ) الهد قبل أن العلماء بكشفون في الثلاث عن أسباب ، لا عن قوانين عامة ،
- فهل انت من هذا الرأي ? ( بكالوريا رياضيات : بوردو ١٩٢٦) ٦- ماهي شروط تعليل الوقائع في علم الناريخ ? ( بكالوربا - رياضيات : بوردو ١٩٣٥) ٧ — قال احد المفكرين المعاصرين : « الاسطورة صادقة ٤ أما التاريخ فكاذب »٠ ما هو رأبك في هذا القول ? ( بكالوربا - فلسفة : الاسكندرية ١٩٣٤ )
- ٨ ما الفرق بين علم الناريخ و علم الاجتماع ? ( بكالوربا رباضيات : باريز ١٩٣١ )

- ٩ هل للتاريخ قيمة علمية من الناجيتين اللريوية والسماسية (بكالوربا رباضيات:
   بزانسون ١٩٣٦)
- ۱۰ الطربقة التاريخية : عناصرها وبميزانها ( بكالوربا رباضيات : استامبول وسلانيك ١٩٣٦ )
- ۱۱ قال ( اوغو ستن تهري ) : « كل انشاء تاريخي هو عمــل نني بقدر ما هو تحقيق علمي » .

ما هو رأبك في هذا القول ( البكالوربا السوربة - فلسفة : دمشق ١٩٣٦) ١٢ - ما هي التجربة التي تشتمل عليها طويقية التلويخ ( البكالوريا السورية - رباضيات : ١٩٣٢)



# الفصل العاشر

# علم ألاجتماع

### ١ – تاريخ علم الاجتماع

#### ١ – الدراسات الاجماعة الفاعرية

المباحث الاجتماعية قديمة : فمنها ما هو فلسني كمباحث افلاطون وارسطو والفارابي واسبينوزا ولوك و ومنها ما هو دېني لاهو تي كمباحث القديس توما الاكوېني وبوسويه، ومنها ما هو سيامي مثالي كمباحث تو اس مور ٤ وماكيافللي ، وكامبا نيللا .

ان جمهورية (افلاطون) مفعمة بمائل ما بعد الطبيعة ، بعيدة عن التفكير الموضوعي كا لان افلاطون قد اقترح فيها نظاماً اجتماعياً منسجاً مع مذهبه الفلسني، فلم ببحث في النظام الراقعي بل في النظام المثالي :

ومن أجل البحث في النظام السيامي المثالي، واعطاء الاثينيين حقهم من العدل، وام (آرسطو) دراسة الحوادث الإجتاعية ، ومقايسة نظم المدن اليونانية بعض، فلم يزل يقلب تاريخ الاوضاع الأجتاعية ، ويبحث عن النظم السياسية الملائمة لروح الشعب حتى انتظم له بعض ما حاول ، واتسق له بعض ما أمّل ، الا انه رغم استخدامه طائفة كبيرة من الملاحظات والتجارب، لم يتقيد بشرائط الطريقة العلمية ، لان كتابه في السياسة حافل بفلسفة الأخلاف ، وايضاحه للحوادث الاجتاعية مفعم بالتعليل الغائي ،

أما الفارابي فقد جمل الفاية من الاجتماع التماون على الأشياء التي تنال بهما السمادة الحقيقية فكتاب المدينة الفاضلة مجموع فلسفي مختصر يجد فيه المطالع كل ما يحتاج اليه من نظريات الفيض والنفس والارادة والاختيار والسمادة •

وأما (توماس مور) و (ماكيانللي) و (وكامبا نيالا) فقد نظروا الى الحوادث الاجتاءية نظر السيامي المصلح ، لا نظر العالم المحقق ، فحاموا بمدينة فاضلة لاتنبت أرضها الا الطبب ، ونسجو ا على منوال افلاطون في البحث عن شرائط الفردوس الارضي .

فأنت نرى ان مؤلاء الفكرين لم يصوروا الحوادث الاجتماعية كما هى ، بل تصوروها كما جرب ان تكون ، فوضعوا خطط المدن الفاضلة ، والشر تح المثالية ، والنظم الكاملة ، وتوخوا اصلاح الدرلة والفرد ، وسن القوانين على أساس العدل والحق ، فكانت غايتهم عملية لا نظرية ، وكان اساس السياسة عندهم الفلفة والاخلاق والدين الذلك مميت دراساتهم هذه بالدراسات الاجتماعية القاعدية « Normatives » ،

وشبيه بذلك أيضاً رأي (هوبس) و (روسو) · فالأول تصور الانسات منفرداً ، ثم بحث في قو انين الطبيعة البشرية المؤدبة الى الاجتماع ، والثاني تخيل عقداً اجتماعياً لتعليل الحقوق السياسية · وهو عقد خيالي ، لا عقد واقعي حقبتي كا حتى لقد قال عن نفسه انه بيحث في هذا العقد عن الحتى والواجب ، لا عن الوجود والواقع ·

### ۲ - ولده تاريخ

ومن أجل الاستفناء عن هذه الدراسات القاعدية ، واعطاء المباحث الاجهاعية صفة نظرية مجردة ، رام بعض الفلاسفة والمؤرخين كشف عن القوانين العامة لتطور الأمم والدول ، فقال (ابن خلدون) ان الاحوال في الامم تتبدل بتبدل الاعصار والايام ، وان التطور التاريخي تاع لقانون الاجبال الثلاثة وهي البداوة والحضارة والاضمحلال ، وزعم (فيكو) في كتابه العلم الجديد « Sienza Nuova » الذي نشره عام ١٧٢٥ ، ان للتطور التاريخي ثلاثة أدوار : الدور الإلحي ، والدور البطولي ، والدور البشري ، واخترع (فواتر) في القرن الثامن عشر في كتابه طبائع البطولي ، والدور البشري ، واخترع (فواتر) في القرن الثامن عشر في كتابه طبائع الأمم وفاسفة التاريخ ، اصطلاح فلسفة التاريخ ، ثمر (هردر ) هذا الاصطلاح في المانيا ، وأصبحنا الآن نطاقه على جميع هذه الدراسات من مقد الدراسة ابن خلدون في المانيا ، وأصبحنا الآن نطاقه على جميع هذه الدراسات من مقد الدراسة المن مقد الدراسات من مقد الدراسات المراسات من مقد الدراسات المراسات من مقد الدراسات المراسات المراسات الدراسات المراسات ا

الى كتاب العلم الجديد ، ومن كتاب الجمهورية لجان بودن (١٥٥٧)، الى كتاب روح القوانين لمونتسكيو ( ١٧٤٨ ) ، وتلايخ المجتمع المدني لفركزن ( ١٢٦٠ ) • وخطأ هذاه الدراسات كلها انها حاولت الكشف عن قوانين تطرر البشرية دفعة واحدة ل وطمحت في طلب القانون الكلي قبل ان تجبط بأجزائه ٤ فجاءت أحكامها عامة ٤ ولمجونها سطحية ٠ ولقد حاول لسنج ، وهردر ، وكانت ، ان يضعوا للبشرية تاريخاً عاماً يجيط بجهوق الأمم ومعضاراتها وببين علائقها بتطور العقل البشري ، فاستسلموا في المجاثهم الى الحيال ، وعجزوا من تعليل النطور الاجتماعي تعليلا حقيقياً واقعياً ، لانهم صرفوا مجهودهم في نزميين مصهر العالم واقامة مثله العليا ؛ فبحثوا في الكل قبـــل الاجزاء ع ونفي اللغابة قبل المواصطة • فند بكون تطور البشرية العسام تابعًا لقانون الاجيال الثلاثة المدي ذكره ( ابن خلدون ) ، أو لقانون الادوار الثلاثة الذي ذكره ( فيكبو) أو لقانون الحالات الثلاث الذي أشار اليه ( اوغوست كونت ) • وقد بكون تمانب هذه الأدوار علَى شكل دائرة تامة بنصل أولها بآخرها، أو على شكل خط مستقيم • وقد يكون لتطور البشرية قانون واحد أو عـدة قوانين • الا ان أمراً واحداً لا شك فيه ، وهو ان استنباط هذه القوانين يجب أن يستند الى استقراء واسع، لا الى تصور فلسني سابق • فاذا اقتصر الفلاسفة على استنتاج قوانين التطور بالطربقة النجريبية • وكما نقدمت الفاسفة على العلم ، فكذلك تقدمت فلسفة الناريخ على علم الاجتماع ، حتى لقد قال بعضهم ان ندبة فلسغة الناريخ الى علم الاجتماع كنسبة طم ما بعد الطبيعة الى علم الطبيعة ؟ وان علم الاجتماع قد تولد من فلسفة التاريخ .

## ٣ – كلم الامعاً وعلم الافيصاد السباسي

ومن العلوم التي تقدمت علم الاجتماع علم الاحصاء وعلم الانتصاد السباسي . أما صلم الاحصاء « Statistique » نقد كائ في أول أمره علم الدولة « Staat » لاقتصاره على دراسة شؤون الدولة من جباية وتجنيد ودخل وخرج (۱) • فلها جا و كوند ورسه في أواخر القرن الثامن عشر خرج بالاحصاء عن دائرة الدولة في كة به الم حى تقدم الفكر البشري وأبد آرا و الاجتماعية عن طريق الاحصاء والقوانين الرياضية • ثم جا بعده (كتله – Quètelet ) البلجيكي فنشر كتاب الفيزيا والاجتماعية « Fhysique sociale » عام ١٨٣٥ وطبق الرياضيات على مسائل الاحصاء كما طبق الميكانيك على معالجة القضايا الاجتماعية ، وشبه المجتمع على مسائل الاجتماعية ، وشبه المجتمع بحيوان « او تومات كي والظواهر الاجتماعية بقوي ميكانيكية ، وحاول ان بثبت لنا أن الحوادث الاجتماعية خاضعة لمبدأ العلمية كفيرها من الظواهر الطبيعية .

وأما علم الاقتصاد السياسي نقد أسسه النيز بوقر اطبون " في فرنسة ( وهم كيني " وغور ناي " ومرسيه ديلار بفير " وتورغو " وميرابو المواون دونمور ) " وهيوم وآدم سيمت في انكاترا " فبحثوا في أصل الثروة وطبيعة الانتاج " وزعموا ان الحوادث الاقتصاد بة خاضهة لنظام طبيعي و واكن ابحاثهم قد تأثرت بالروح السائدة في عصرهم وهي روح التفكير في تاريخ المدنية و تعاورها المفالوا الى البحث في علاقات الانتاج والقيمة والنقدم الاجتماعي " فكان الاقتصاد عندهم فرعا من فروع الفشاط الانساني المقسجم سم مجموع الحضارة " ولم بقتصروا على البحث في الانسان الاقتصادي الذي بنشد اكبر ربح بأقل مجمود " بل بجثوا في الانسان الاجتماعي الحقبقي المقبود " بل بجثوا في الانسان الاجتماعي الحقبقي المقبود " بل بجثوا في الانسان الاجتماعي الحقبقي الحقبقي المقبول السببل بذلك لتأسيس علم الاجتماع "

#### ٤ - بعض الساخيى: ان فلدون وموننسكيو وكوندور -

آ - • ان اول السابقين الى تأسيس علم الاجتماع هو الفيلسوف المربى ابن خلد ن فقد كائ يرمي الى اقامة الناريخ على دعائم جديدة لا تتحقق الا بعام جديد هو علم العمران •

ان علم العمران يختلف عن علم الخطابة وعلم السياسة ، لانه ذو موضوع مستقل

المكذا تصوره [ مارتين شميتزل ] « Martin Schmeitzel » الهنغاري الذي مات عام ١٧٦٠. [ Compendium de la Science ] الالماني في كتابه [ Compendium de la Science ] وغوتخريد آشنوال « Gotfried Achenwall » الالماني في كتابه ( de l'Etat » الذي ظهر عام ١٧٦٩ •

بنفسه وهو العمران البشري والاجتماع الانساني • وهذا المرضوع لا يشتمل على البحث في ضرورة الاجتماع الانساني فحسب ٤ بل ببحث في كل ما بعرض للبشر في اجتماعهم من احوال العمران وما الى ذلك من الاسباب بوجوه برهانية • فهو اذن واسع النطاق ببحث في تأثير الاقليم في أحوال البشر وأخلاقهم كما ببحث في حهاة البدو والحضر ، والدولة وماهبتها ونشأ تها وأسباب تقدمها وانقراضها والكسب والمعاش والصناعات والعلوم .

وعلم العمران ذو مسائل ، وهي بيات ما بلحق الاجتماع الانساني من عوارض وأحوال لذاته وبمقتضى طبعه ، فإن كل حادث من الحوادث ، ذتا كان أو فعلاً ، لا بد له من طبيعة تخصه في ذاته وفيما بعرض له من أحواله ، ( المقدمة ، ص ٣٠ – ٣٦ ) .

وهذا بدل على ان ابن خلدون كان بقول بخضوع الظواهر الاجتماعية لقانو ت السببية ومبدأ انقيد الطبيعي ، لأنه أرجع أحوال الاجتماع وعوارضه الى العلل والاسباب الطبيعية لا الى الاختيار ، فتكلم عن طبيعة العدران وضرورة الوجود ، وفرق بين القوانين الاجتماعية الثابنة والعوارض الطارئة على المجتمع ، والظروف التي لا يمكن أن تمرض له ،

ومع أنه لم يكرن لابن خلدون منهج علمي خاص يتلاءم مع طبيعة الحوارث الاجتماعية ، فاننا نعتبره أول السابقين الى تأسيس علم الاجتماع الله سباب التالية :

- ١ انه حدد موضوع علم الاجتماع تجدبداً واضحاً ونادى باستقلاله عن غيره
   من العلوم وسماه بعلم العمران
- انه قال بخضوع الظواهر الاجتماعية لقانرن السببية ومبدأ التقيد الطبيعي •
   انه نظر الى المجتمع من حيث هو وحدة مستقلة فعلل المسائل الاجتماعية تعليلاً موضوعها عاماً •
- انه عالج بعض مسائل هذا العلم من العمران البدوي الى العمران الحضري و بحث في الاجتماع العام والاجتماع السياسي وعمران الامصار والاجتماع الاقتصادي والاجتماع الأدبي .

ب - - ومن السابقين أيضا (مونتسكيو) في كتابه روح القوانين Esprit « des lois » فقد حرر المباحث الاجتماعية من النفكير الشخصي و ورد القوانين لا الى اختيار الحاكم وحكمة الشارع و بل الى طبيعة المجتمع وعادات الجماعة و تقاليدها واخلاقها و فقال « ان القوانين في الروابط الضرورية الناشئة عن طبائع الاشياء » وهدف الروابط شبيهة بالنسب الهندسية و ان لكل شكل هندسي معادلة كما ان لكل نظام سبامي تعريفاً وطبيعة و « فضيلة » خاصة و فيكا بفسد النظام السياسي و يضمحل اذا فقد فضيلته الخاصة به و كذلك يفسد المربع اذا فقدت أضلاعه خاصة المساواة ولكل شعب نظام سيامي خاص بالام مع شرائط حياته والمشترع الحا يستحد نصوص تشربعه وقوانينه من الظروف الاجتماعية المحيطة به و

ولقد أشار ( مونتسكو ) كما أشار ابن خلدون الى تأثير الطبيعة والاقليم في طبائع الأمم وسير التاريخ ، كما نبه الى تأثير الاحوال الافتصادية في الوقائع التاريخية ، ويكننا أن نلخص أهم آراء ( مونتسكيو ) الاجتماعية فيما إلى :

١ - ان للمجتمع حياة مستقلة كاملة يجب دراستها من حيث هي وحدة مناسكة ٠

٢ - الظواهر الاجتماعية تخضع لقوانين وعلائق ثابنة كغيرها من الظواهر الطبيعية.

٣ - ان القوانين مستمدة من قواعد السلوك والعادات الاجتاعية ٠

٤ - ان العادات الاجتماعية تختلف باختلاف البيئة •

فأنت ترى ان لمونتسكيو حق النقدم في فلسفة التشريع وعلم القانون العام والمقارن. الله من ناحبة علم الاجتماع لم يزد على الأسس التي وضمها ابن خلدون شيئاً يستحق الذكر .

ج · - ومن السابقين أيضاً (كوندورسه) فقد أشار في كتابه « تقدم العقل البشري « Essais sur les progrés de l'entendement humain » الى فكرة النطور الاجتماعي التي نبه اليها ابن خلدون قبله ، وذكر ان تطور الجماعات بذهب في اتجاه معين · ولكنه اقتصر في كتابه على بيان أثر التطور في النظم السياسية فقط فشغل بالمناظرة عن العلم · و.هما بكن من أص ، فان (كوندورسه)

٤٠٤ النطق

قد عمل على نشر فكرة النطور الاجتماعي في اوربا ، فمهد المبيل بذلك لظهور ( اوغوست كومت ) .

#### ٥ - المؤسون ٠

الفيلسوف الوضعي ( اوغوست كومت ، - بهزى تأسيس علم الاجتماع في القرن التاسع عشر الى الفيلسوف الوضعي ( اوغوست كومت ) ، فقد استرعى نظره ما انتاب النظم الاجتماعية بعد الثورة الفرنسية من الفوضى ، فرغب في وضع أساس ثابت وقانون عام لتوجيه الآرا، والمعتقدات ، نفشر رسالة السياسة الوضعية « Système de politiqne » عام ١٨٢٤ ، ثم كتاب الفاسفة الوضعية « positive » وهذا الكتاب الاخير بقرر ان الاجتماع الانساني يجب ان بكون موضوعاً العملم مستقل هو علم الاجتماع « Sociologie » واوغوست كومت اول من استعمل كلة ( سوسيولوجيا ) الدلالة على هذا العلم ، وقد محاه أيضاً بالفيزيا الاجتماعية كفيرها من الظواهر الاجتماعية خاضعة لقوانين طبيعية كفيرها من الظواهر ،

والنيزباء الاجتماعية تنقسم الى قسمين: التوازن اوالقرار الاجتماعي « Statique sociale » والديناميك الاجتماعي « Dynamique sociale » ٠

أما التوازن الاجتماعي فيشتمل على البحث في قوانين الاوضاع الاجتماعية من حيث هي مستقرة في وقت معلوم وفي أمكنة مختلفة ، فيتحرس شرائطها ، ويدرس رو ابطها وتوازنها ، كثل التوازن بين القوة الروحية والقوة المادية ، وكثل التوازن بين العال وأصحاب العمل ، و يمكن أن يسمى هذا البحث بالقماضد أو التعارن الاجتماعي ،

وأما الديناميك الاجتماعى فيشتمل على البحث في الأوضاع الاجتماعية من حيث تعاتبها و تبدلها بتبدل الزمان ، فيتحرى قوانين تطورها ويبين التغيرات التي طرأت عليها . ويمكن أن يسمى هذا القسم بجبحث الاستموار أو الاتصال التاريخي .

وقد وفق (ابغوست كومت) في أول أسره لدرس الحقائق الاجتاعية دراسة وضعية بعيدة عن علم ما بعد الطبيعة كاقل الخلط بعده بين الواقع والواجب وبين الاقتصاد والناريخ وفلسفة القاريخ وعلم القانون والاحصاء والا انه لم بتقيد هو نفسه بالطربقة التي نادى بها ؟ بل افسد الدلم الذي أسسه بالدخله عليه من الاحكام السريعة والتحكات الفامضة وفزعم ان قانون الاحوال الثلاث هو مفقاح المدنية لان التاريخ بؤيده وان الفرد في ذاته ليسي شيئًا مذكورًا وان الانسانية هي الحقيقة الاجتماعية والمثل الأعلى المعقول ون وان الحالة الوضعية هي غاية التطور ونهابته ومن أجل البات هذا القانون العام وتطبيقه على تطور الاعتقاد والمدرقة صاغ (اوغوست كومت) حوادث التاريخ في قوالب شخصية ؟ فاتهمه العلماء المعاصرون بخروجه على مبادئه وما خرج عليها الا لأن مطلبه كان طامي وبعيدًا ؟ فأراد أن يحيط بمسائل الاجتماع كلها دفعة واحدة ؟ وأن يؤسس ديانة وضعية وما خرو اذا زلت به القدم ؟ وأخطأ في تطبيق مبادئه وأن بؤسس ديانة وضعية ولا غرو اذا زلت به القدم ؟ وأخطأ في تطبيق مبادئه وأن بؤسس ديانة وضعية ولا غشيئًا فشيئًا فشيئًا فشيئًا وهيهات ان يستطبع عالم واحد الكشف عن جميع قوانبينه و

## ۲ – علم الاجنماع بعد ( اوغوست كومت )

وكان (اوغوست كومت) قد اهمل البحث في منشأ الاوضاع الاجتماعية ، فانبرى المبحث في ذلك بعده كثيرون من علماء الاقوام ، فقايسوا بين الأوضاع القديمة والاوضاع الحديثة ، واولوها وعللوها ، ونفذوا الى صميم الأسس التي تقوم عليها الاوضاع المحرانية ، وبحثوا في نطور الأسرة والزواج ، والاجرام ، ونطور العقائد الخلقية والعادات والنظم والنعليم والدين .

فن الذين بجثوا في منشأ الاوضاع الاجتماعية ( باشوفن - Bachofen ) وهو عالم الماني نشر عام ١٨٦١ كـتاباً عن حقوق الأمومة « Drolt maternel » عالج فيسه نظرية الأبوة على ضوم الحوادث النساريخية والمعلومات الاتنوغرافية ٠

ومنهم ( ماك لينان — Mac Lennan ) وهو عالم انكليزي — اوسترالي نشر عام ١٨٦٠ كـــتاباً عن الزواج الابتدائي « Primitive marriage » وصف فيه لاول مرة زواج الأقارب وزواج الأباعد • ( منطق — ١٥)

ومنهم [ لويس مورغان — Lewis H. Morgan ] ، وهو عالم اميركي نشر عام ١٨٧٧ كـتاباً عن المجتمع القديم « Iroquois » في ولاية نيويورك خلال خسين عاماً • إ

ومنهم ['جيلين — Gillen ] و [ فريزر - Frazer ] و [ تيلور — Taylor ] و ( وسترمارك — Westermarck ) ، وهـذا الاخير جم كشيراً من الحقائق عن اصل العقائد الحلقية ونموها في كـتابه « Origin and development of Moral Ideas ».

ومنهم ( سمنر مين — Summer Maine ) ، مؤلف كتاب الحق القديم [ Ancien Droit ] مؤلف كتاب الحق القديم وكتاب الاوضاع الابتدائية « Institutions primitives » ـ وكثيرون غيرهم •

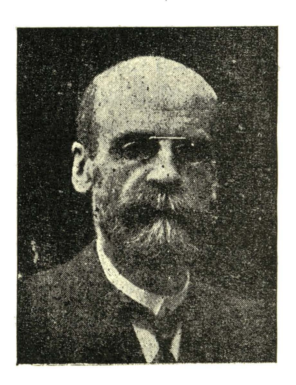
وكان لهذه الدراسات المختلفة أثر عظيم في تطور علم الاجتاع ، حتى أن (هربوت مبنسر) نفسه اعتمد على دراسات ( سمنر مين ) في بحثه عن تطور العادات والنظم ، ومن الذين كان لهم أثر عميق في تطور علم الاجتاع الحدبث ( تشارلس داروين ) ، فقد أثار بايجائه البيولوجية اهتام الدوائر العلمية ، وأعان على ظهور المذهب البيولوجي علم الاجتاع ،

ومنهم أيضاً ( اسبيناس – Espinas ) الذي وضع كتاباً عن الجماعات الحيوانية « Sociétés animales » و ( وندت – Wiundt ) و ( سيمل – Simmel ) و ( الله علم الاجتماع في مذهب فاليني واسع النطاق ، و ( تارد – Tarde ) الذي وضع كتاباً عن قوانين التقليد وأثرها في تفسير الأحوال الاجتماعية ،

ومنهم ( اميل دور كمايم - Emile Durkheim ) رئيس المدرسة الاجتماعية

<sup>(1)</sup> وقد أميل دوركهايم في مدينة ( ابينال ) عام ١٨٥٨ و ات بباريز عام ١٩١٧ في اثناه الحرب المامة الماضية الشهركتية : قسيم العمل الاجتماعي « Division da travail social » ١٨٩٠ و قواعد الطريقة الاجتماعية « Le suicide » ١٨٩٠ و كتاب الانتجار « Règles de la méthode sociologique » ١٨٩٧ و كتاب العبور الاولية للحياة الدينية « ١٩١٧ و كتاب التربية والاجتماع ( Education et sociologie) » وكتاب التربية الاخلاقية ( Education et sociologie) » وكتاب التربية والاجتماع ( Sociologie et Philosophie ) و كتاب الغيلة اللخلاقية الاجتماع ( Année sociologique ) التي أسسها عام ١٨٩٧ و اقرأ ايضاً ما كتبه ( هلفاخ \_ الاجتماعية والمحتماع ) في المجلة الفلسفية عام ١٨٩٧ و ادركهايم ( المجاهد ) في المجلة الفلسفية عام ١٩١٨ عن مذهب اديل ذوركهايم ( Buikheim ) في المجلة الفلسفية عام ١٩١٨ عن مذهب اديل ذوركهايم ( Durkheim ) .

الفرنسية فقد كان أسلوبه عند علما الاجتماع أدق ، ونظره في الحقائق أعمق • واليه بنتهي الفضل في تأسيس علم الاجتماع على دعائم وضعية وقواعد علمية ثابثة • ونحن ذاكرون في هذا الفصل آخر ما انتهى اليه البحث في الأمور الاجتماعية جرباً على الطوبقة التي اقتبسناها من كتب اميل دور كهايم و اتباعه •



امیل دور کهایم — Emile Durkheim امیل دور کهایم دور کهایم داد داد که داد که داد که داد که داد که داد که در کهایم داد که داد که داد که داد که داد که داد که در که داد ک

كان أبواه يهوديين فأرادا أن يجعلاه حاخاءاً ، فأبي الا ان يكون فيلسوفاً ، فدخل دار المعلمين العليا ، وقرأ كتب «ريوفيه » و « اوغوست كومت » وتعرف بجوريس ، ولم يزالا صديقين حتى قتل (جوريس ) كان يرى ان علم الاجتماع ليس مذهباً عقيماً ، بل هو فلسفة منتجة من شأنها ان تصلح فرنسة وتعلم الشمب مبادي النظام والاخلاق ، قال ( دافي ) : كان ايمان دوركها بم يسبسغ على فسكره حماسة قوية عوعلى كلامه سلطاناً عظيماً ، حتى كان يخيل الى سامعيه أنه يخاطبهم بلغة الوحي ، وكان نحوله كنحول الزهاد ، فاذا نظر اليك بعينيه المتعدنين نشاطاً وايماناً خلته نبياً من أنبيا الديانات الجديدة ، وكان عميق الحس ، شهيد الشعور بالواجب فلما قتل ابنه في الحرب العامة الماضية عام ١٩١٦ داب في الإعمال الوطنية ، فأضناه التعب والحزن ، ومات مأسوفاً عليه عام ١٩١٧ ٠

# ٢ - مومنوع علم الاجتماع

ان علم الاجتماع ببيحث في الحوادث الاجتماعية ، فما هي الصفات المقومة لهذه الحوادث. ان الحوادث الاجتماعية تختلف عن الحوادث الحيو بة والحوادث النفسية والحوادث التاريخية .

## ١ – الحادث الامتماعي والحادث الحيوي: علم الامتماع وعلم الحياة

كما كشف العلماء عن علم جدبد سلكوا في معالجة مسائله مناهج البحث التي سلكما العلماء الآخرون في علو مهم · فهاخا (سبنسر) بذهب مثلاً الى أن بين الجماعة والجسم العضوي وحدة تامة ، وان القوانين الفيزيولوجية تنطبق على الحياة البشربة وتخلق منها قوانين اجتماعية ·

## آ – النشابر بين المجندع والجسم العضوي

ا - الفشار في التركيب · - يقول ( سبنسر ) ان الجماعة تتركب من الافراد كا أن الجسم العضوي يتركب من الخلايا · فالافراد هم خلايا الجسم الاجتماعي ، والحكل منهم حياة خاصة · وقد يكون المجتمع بسبط التركيب ، وقد يكون معقداً تتألف عناصره من جمل وأقسام ذات وظائف خاصة · لذلك شبهوا تبادل الثروة بالدورة الدموية ، والاسلاك البرقية بالجملة العصبية ، والشرطة والجيش بالفاغوسيت ، وأصحاب رؤوس الأموال بالمواد الشحمية ، والصناعة والزراعة بالجماز الهضمي ، والحكومة بالجملة العصبية المركزية ،

٢ - المُشَامِر في القو انبن ٠ - وأنك لتجد ، على زعمهم ، في المجتمع والجسم المضوي قو انبن واحدة مثل قانون النطور ٤ وقانون التعاضد ، وقانون التنازع في سبيل البقاء .

أما قانون النطور فيدل على ان الجماعات والاجسام العضوبة قد انتقلت من الحالة البسبطة المتجانسة الى الحالة المعقدة المبنية على تقسيم العمل وتخصص وظائف الاعضاء ·

واما قانون المماضد ، فيدل على ان كل فرد من الأفراد خاضع للوظيفة الاجتماعية التي بقوم بها ، كما ان كل خلية من الخلايا الحية تابعة للعضو الذي انتظمت فيه ، وبدانا أيضاً على أن هذه الوظائف بؤثر بعضها في بعض ، وان بينها تعلقاً ، وانها تابعة لمجموع الجسم الاجتماعي ، فهي تتعاون في سبيل العمل المشترك ، كما أن كل حادث من حوادثها علة من جهة ، ومعلول من جهة أخرى ،

واما قانون النَّارَع في سمِبِل البِمَاء أو قانون الاصطفاء الطبيعي، فهو أيضاً واحد في الجماعات والاجسام العضوبه ، والتنازع بتجلى بين الأفراد في المباراة والمسابقة ، وبين الأمم في الحرب ، وينتهي بتغلب القوي على الضعيف ، والصالح على الفاسد ،

٣ - الرد على (سينسر) ٠ - لا شك ان بين الجماعة والجسم العضوي تشابها ٠ فمن هذا التشابه ما هو عميق كنركب الجماعة من الأفراد وتألف الجسم العضوي من الخلايا ؟ و كقانون تقسيم العمل واستقلال حياة الكل عن حياة الاجزاء • ومنها ما هو سطحي كشابهة النجارة للدورة الدءوبة ، والأسلاك البرقيــة للأعصاب ، والحكومة للجملة المصبية المركزبة • ولكن (سبنسر) وأصحابه لم يفطنوا الى ان بين الخلية العضوبة والخلية الاجتهاعية الهُملافاً اساساً • فالفرد ذو شعور وذاكرة ووعي وعقل ، بتصور نفسه ويتصور المجموع ، ويفكر في الدور الذي بلعبه فيه ، وفي العمل الذي وســـد اليه ، وفي الغابة التي يروم الوصول اليها • بِتأمل ذلك كله وبتعقله ، ويحكم عليه بالخير أو بالشر ، فيحبذ هذا ، وبنبذ ذاك . وقد يتطلع الى مثل أعلى ، وبندب نفسه للحكم على العادات والشرائع بجسب النور الذي بفيض عليه منه ، ويروم استبدال العدالة بالظلم ، والحق بالقوة ، فهل يجوز اهمال مذا الشمور الفردي ، وترك هذا الحاكم العقلي · ان الحياة الاجتماعية مركبة من افراد لهم شعور وفكر وارادة ، وهي تخِلق من الشاعر الفردية ميولاً مشتركة ، ومن الافكار عقائد، ومن الافعال الارادبة عادات • ولبس في أمور الحياة شيُّ مثل هذا •

فالحوادث الاجتماعية مختلفة عن الحوادث الحيوبة ، لانها مؤلفة من ميول وعقائد وعادات ، وهذه كلما حوادث نفسية لا حوادث حيوبة ، ومن الخطأ ان ينسج العالم الاجتماعي على منوال عالم الحياة في تعليل احوال المجتمع ، ولا يتغطن الى الاختلاف الأسامي بين حوادث الحياة وحوادث الاجتماع ، فان اتباع منهج واحد في دراسة حوادث مختلفة قد يودي الى الوقوع في مهاوي الزال ،

ب - - أثر علم الحياة في علم الاجتماع: ما يفيده العالم الاجتماعي من علم الحياة

ومع هذا بمكننا أن ننسائل الآن ، ما هو أثر علم الحيداة في علم الاجتماع . الا بقتبس علماء الاجتماع من تجربة علماء الحياة ما يساعدهم على المضي في علمهم قدماً . لا بتضع هذا الأمر لنا الا اذا فرقنا بين مبرأ النمابيل و فرضيم البحث . أما مبدأ النمليل في علم الاجتماع فيجب ان يستمد من علم الاجتماع نفسه ، وأما فرضية البحث فيمكن أن تقتبس من علم الحياة كثيراً من عناصرها .

بقتبس العالم الاجتماعي من علم الحياة كثيراً من العناصر · فمنها تأثير الأرض والافليم والعرق في الأنواع الحية وتوزعها على وجه الارض وتأثير الطبيعة في اخلاق البشير وعاداتهم وطبائعهم وسجاياهم ·

ومنها أحوال المجماعات الحبو انهمَ وعاداتها وتأثير أحوالها في تخصص وظائف افرادها، ومقارنة ذلك كله بأحوال الجماعات البشرية الابتدائية ·

ومنها فكرة النطور فهي لازمة لعلم الاجتماع ، وعلم الحياة مما . نعم أن تطور الكائنات الحية والمجتمعات لا بنبع نظاماً واحداً ، ولا يخضم لنفس الاسباب . الا ان القول بتطور الجماعات أصبح البوم عند علما الاجتماع من الفرضيات الاساسية ، حتى انك لنجد على ألسفتهم كثيراً من الاصطلاحات التي يستعملها علما الحباة كالتطور ، والبنية ، والنوع ، والخلية ، والنمو ، والوظيفة ."

ولفكرة الوظيفة « Fonction » هذه عند علما الاجتماع المصاصرين قيمة حقيقية ، لأنها تزبل كثيراً من الشبه الفلسفية التي تخبط فبهـــا القدما ، فقد كان

(او فوست كومت) وأصحابه بقولون ان الفرد بذاته ليمي شبشاً مذكوراً وان علة وجود الفرد ، وأسباب شهوره ، وتفكيره ، وفعله ترجع كلها الى المجتمع ، وبقيت فكرة المجتمع هذه غايضة عندم ، فمنهم من اقتبسي من الرياضيات فكوة المجموع المعدي ، فقال ان الجاءة كمية من الافراد ، ومنهم من اقتبس من علم الكيمياء فكرة التركيب الكيميائي « Synthese chimique » فقال ان المجتمع مركب من الافراد ، وان ارادة الجماعة تشبه الجسم الكيميائي المركب من عدة مواد ، وان لكل مادة من هذه المواد خواص مستقلة ومختلفة عن خواص المركب كله ، الا ترى انك اذا جمعت جوهرين مختلفين مثل القواعد والاحماض تولد من اجتماعها جسم جديد ذو خواص تخالف تماماً خواص كل واحد من الجوهرين ، وأن النحليل الكيميائي – الاجتماعي بدل أولاً على اختلاف خواص الجماعة عن خواص الأفراد وبدل ثانياً على أن الفرد بكنسب من الجماعة صفات خاصة ، وبتخلق خواص الافراد وبدل ثانياً على أن الفرد بكنسب من الجماعة صفات خاصة ، وبتخلق بأخلاق جديدة ، وكل هدذا صحبح ، الا ان مسألة التركيب الكيميائي هدة وشخط على ثلاث مسائل ، وهي :

١ – غديد الشكل الاجتماعي أو بنية الجماعة •

٣ بيان العوامل المؤثرة في الشكل الاجتهاعي كالحجم والكثافة والتجانس وغير
 ذلك ، ثم بيان تأثير هذا الشكل في حياة الأفراد .

٣ - بيان علة النجمع ٠

وهذه المسألة الاخيرة تمت الى علم ما بعد الطبيعة بصلة وثيقة وضن وان كنا لا نرمي بمسائل علم ما بعد الطبيعة ظهرياً وفاننا فجد ان السائل العلمية يجب ان تجد في العلم تعليها الكافي وخير وسيلة للاستفناء عن علم ما بعد الطبيعة في هذه المسألة هي الأخذ بفكرة الوظيفة وان الجماعة لا نتميز بجحمها وكثافتها وتجانسها فحسب والم تتميز أيضاً بالوظيفة التي تقوم بهما ولقد أصاب ( بنزه - Benezé ) في استبداله فكرة الوظيفة بفكرة اللهيف الاجتماعي وقوله بالوظيفة الادارية والقضائية والعسكرية وقليس صاحب الوظيفة من يتقاضى راتباً من الدولة فحسب بل كل فرد بقوم بعمل في جماعة موظف بمنى ما و

فأنت ثرى ان لفكرة الوظيفة الاجتماعية فوائد كثيرة . فمن فوائدها تبديل معنى الجماعة . لقد كان القدما ، بعرفون الجماعة بقولهم : هي جملة من الأفراد بفكرون ويعملون على نمط واحد . فاصبحنا الآن نعرفها بقولنا : هي جملة من الأفراد يقومون بوظيفة واحدة رغم اختلاف صفاتهم الفردية وتنوع أعمالهم . وبديهي ان التعريف الثاني مقتبس من علم الحياة ، وهو خير من الاول . ان الخلايا التابعة لجهاز عضوي واحد لا نقوم بوظيفتها المشتركة الا اذا تنوعت أعمالها الجزئية واختلفت خصائصها . وكذلك المسجل في الدائرة الرسمية لا يحسن القبام بوظيفته الا اذا اختلفت «عقليته» عن «عقلبة » رئيس المصلحة .

أضف الى ذلك أيضا ان علم الحياة بغنينا عن القول بوحدة «الكائن الاجتماعي» ويوفر علينا تصور ذات « متافيز كية » جديدة ، لأنه يبين لنا أن عضوا واحدا كالكبد مثلا بقوم بعدة وظائف ، وان وظبفة واحدة من وظائف الجسد تجتاج الى تعاون عدة اعضا في تحصيل غابتها ، دع عنك ان تنظيم عمل الاعضا فد يحتاج الى تدخل بعض المواد « كالهرمونات – Hormones » وغيرها ، فهذا كله يهدينا الى فكرة المركب الاجتماعي « Complexe social » وغيرها ، فهذا كله يهدينا الى فكرة المركب الاجتماعي « Complexe social » المشابهة لفكرة المركب المعضوي « Complexe organique » وهي مفهدة جداً ، لأنها توضع لنا اختلاف المعفوي « المعائم الأفراد ، وتبين لنا في الوقت نفسه ان قيام الفرد بدة وظائف لا ببدد شخصيته اطبائم الأفراد ، وتبين لنا في الوقت نفسه ان قيام الفرد بدة وظائف لا ببدد شخصيته فوق بعض على مثال الصورة المركبة التي تكلمنا عنها في علم النفس ، بل يرجع الى فوق بعض على مثال الصورة المركبة التي تكلمنا عنها في علم النفس ، بل يرجع الى خصائصه الفطربة وسجاياه الطبيعية ، نعم ان هذه الخصائص الفطربة تتبدل بتبدل الهوائر التي ينتسب الفرد اليها ، ولكن شخصية الفرد لا تنحل الى بنيته العضوبة الهوائر التي ينتسب الفرد اليها ، ولكن شخصية الفرد لا تنحل الى بنيته العضوبة وهيئته الاجتماعية ،

وقصارى القول ان فكرة المركب الاجتماعي توضع لنا علاقة الفرد بالمجتمع . فقد كان القدما ، بقولون ان علاقة الفرد بالمجتمع بسبطة جداً ، لأن المجتمع مركب من الأفراد ، فمنهم من جعل الفرد كل شيء ، وظن المجتمع كمية عددية لا تزيد على مجموع الأفراد ، ومنهم من جعل المجتمع كل شيء ، وأنكر الفود كما فعل

(اوغوست كومت) حتى صيره كمية مهملة · وفي كل من هذين الرأبين خطأ شنيع · لأن الحياة الإجتماعية كثيرة التمقد تنقاطع دوائرها ، وتتداخل وظائفها ، وتختلف باختلاف المركبات الاجتماعية ·

وعلم الاجتماع يستفيد من علم الحياة لأنه بتلوه في مرانب العسلوم ولا ينحل اليه • وكما أنه ينبغي لعلما الاجتماع ان ببتعدوا عن مبالغات علما الحياة الذين جعلوا المجتمع جسماً عضوياً ، وقلبوا الحادث الاجتماعي الى حادث حيوي ، فكذلك يجب عليهم ان بقنبسوا من علما الحياة بعض مناهجهم وبعض فرضيات بحثهم .

## ٢ - الحادث الاجماعي والحادث النفسي: علم الاجمماع وعلم النفس

ومن جملة القول في صفات الحادث الاجتماعي تمييزه من الحادث النفسي • فاذا كان الحادث الاجتماعي حادثاً نفسياً ، كان علم الاجتماع باباً من أبواب علم النفس • آ- المشابهة بين « الجماعة » والشعور

كان رينان يقول: ان الأمة نفس لا بل هي مبدأ روحاني · فما هي وجوه الشبه بير الجماعة والشعور ·

ا – النشابه في طبيعة التركيب · - للجاعة شعور عام يشبه الشعور الفردي وحدته وهذا الشعور ببعى هو ذاته رغم تغير أفعاله · فكأن هوبته لا تنافي التغير ووحدته لا تمنع الكثرة · وقوام هذه الهوبة الذاكرة الاجماعية ، وهي على نوعين الذاكرة الميكانيكية المؤلفة من العادات والتقاليد التي تفتقل من جيل الى آخر بصورة لا شعورية · والذاكرة الواعية المؤلفة من التاريخ · واتاريخ الأمم كما الشور الفردي هساسية تقبدل بتبدل الاجبال والأمم ، وقد تتألف حساسيته من العواطف الأنانية أو العواطف الفيرية وقد تكثر فيها المبول الطبيعية الهادئة أو المبول العصبية الثائرة · وله أيضاً الفيرية وقد تكثر فيها المبول الطبيعية الهادئة أو المبول العصبية الثائرة · وله أيضاً أفكار خاضعة لحاكم العقل أو مخالفة لأمره ، وقصورات جماعية ، محدودة أو عامة ،

و مُعِال يسيره اللاشمور أو الوعي ، وارادة اندفاعية أو تأملية ، يغلب عليها التردد أو يسيرها المقل ، فهذا كله بدل على ان للجاعة ذاتاً روحانية تشبه الشمور الفردي في شمورها وتفكيرها وارادتها .

٢ - المُشَابِر في القوانين • - وللجاعات نوانين نفسية شبيهة بقوانين الشمور الفردي • فمن هذه القوانين قانون الاهتمام • مثال ذلك الن الأمم المختلفة قد تقطن أرضاً واحدة وتختلف عيشتها فيها باختلاف اهتمامها •

ومنها قانون النخيل : تختلف أحوال الجماعات باختلاف استعدادها · فاذا كانت جبربة مستكينة وكان خيالها وهمياً سهل انقيادها لفيرها · واذا كانت ثائرة عزيزة ، وكان خيالها صناعياً صعب التغلب عليها ·

ومنها قانون النقليد: وهو في نظر (تارد) القانون الاجتماعي الاساسي • فالفرد يقلد قبل كل شي • نفسه كما في العادة والذاكرة ثم يقلد غيره فيقلد النائم المنوم والصغير الكبير 6 والفقير الغني ، والضميف القوي ، والخلف السلف • ومن هذا النقلبد تتولد العادات الاجتماعية والتقاليد والآراء العامة والأزياء •

ومنها قانون المجاراة وهو بدنع الأمم الى النسابق والتغالب في سبيل الكرامة والمجد والشهرة فيتعاون افرادها على أن يصيروا مكرمين بمدوحين معظمين بالقول والفعل ذوي فخامة وبها، بفضاون الكرامة على المنفعة والعز على البسار والأبروة .

ومنها فانون الكمال: وهو بدفع الافراد والجماعات الى تصور مثل أعلى 6 بتطلعون البه و يعملون على بلوغه ويضحون بأنفسهم في سبيل إدراكه ٠

ب · - ما في نشبيه الجماعة بالشعور من الخطر

ولكن المفكرين على اختلاف نزعائهم يجدون اليوم في تشبيه الجماعة بالشمور كثيراً من الخطر • ا الشمور الفردي ومضمون - يقول بعض علا النفس أن الشمور الفودي موجود لأننا ندركه بالتأمل الداخلي ، ونطاع عليه بالملاحظة المباشرة ، ولا يمكننا تعليله بأسباب عضوبة كا فعسل التداعيون وعلا، النفس الفيزيائيون الدين أنكروا ويزة الحوادث النفسية واستقلالها ، وبقول بعضهم الآخر أن التأمل الداخلي لا بطلعنا على أصل الشعور الفردي ومضمونه ، فإذا اعتمدنا عليه خيل البنا أن أحوال الشعور كلما ترجع الى عوامل شخصية ، لذلك بين ( دير كمايم ) وأصحابه أن الوظائف النفسية العالية ترجع الى أسباب اجتماعية لا الى أسباب شخصية وأن الشعور الفردي طربق الشعور الاجتماعي ، فإذا صح ذلك لم ببق حاجة الى دراسة المجتمع عن طربق الشعور الفردي لأن دراسة الحقيقة مباشرة خير من دراسة ظلها ،

٢ - الشعور الجماعي الطورة فطرة ٠ - ثم ان فكرة الشعور المقتبسة من التأمل الداخلي قليلة النفع في علم الاجتماع ٠ دع عنك ان احلال التصورات المشتركة في مسعور مماهي لا يدركة التأمل الداخلي يدعو الى القول بوجود ذات روحانية جديدة شبيهة بالعقل الفعال الذي تصوره فلاسفة الرب ٠ وهذه النفس الجديدة التي يضعونها فوق النفوس الفردية أو وراءها تعرفل البحث بدلاً من أن تسهله ٠ وقد تؤدي الى انكار استقلال علم النفس و ارجاع بعض مباحثه الى علم الاجتماع ٠ مثال ذلك ان أميل ديركهايم) يشترط في لعربف الحادث الاجتماعي تجربده من كل عامل نفسي فردي فاذا ما قال بعد ذلك بالشعور الجماعي المنطلي توهمه داخلاً في نفوس الافراد وتخيله سارياً قيها سريان الماء في الشجر ٠

٣- عَبِرُ العلماء عن ارجاع الحوادث الاجتماعية الى الحوادث النفسية (١) • فلما ان المذهب النفسي يحاول أن يرجم الحوادث الاجتماعية الى الحوادث النفسية (١) • فهدل وفق ( تارد ) وأصحابه الى اثبات مذهبهم هذا • ان الملاحظات الآتية تثبت لنا

<sup>(</sup>١) راجع اللذهب النفسي في كـتاب علم النفس: ص ٩٠ – ٩٩ ·

عجزهم عن بلوغ هذه الغابة : آ - لا بتألف المجتمع من حقائق نفسية فحسب ؟ بل بتألف أيضاً من حقائق مادبة (كالابنية وآثار النن والآلات والاجرزة والاموال) وقواعد دينية وقضائية وصناعية · «تبلورت» فيها الفاهلية الاجتاعية · ب · - الالحوال النفسية الجماعية تختلف عن الاحوال النفسية الغردية · فمواطفنا وأفكارنا وأفمالنا تتبدل بتبدل الحياة الاجتاعية (علم النفس : ١١ - ٩٣) · والفرد بكتسب من وجوده في وسط الحجمع قوة جديدة تساعده على الاسترسال في ميوله · فقد يرفمه المحتمع الى صفوف الابطال ، وقد يهبط به الى أدنى درجات الشقاء · ويف تاريخ الثورات وأعمال المجالس والجميات والشركات كثير من الأمثلة الدالة على ذلك · الثورات وأعمال المجالس والجميات والشركات كثير من الأمثلة الدالة على ذلك · لا يمكن الكشف عنها بتحليل النفس الفردية · ج ان البسيكولوجيا الفردية لا يمكن الكشف عنها بتحليل النفس الفردية · وصورها المختلفة ، مثال ذلك ان عاطفة الحب ، وصلة الرحم ، ورابطة النسب لا تكفي لتعليل الاشكال المختلفة التي عاطفة الحب ، وصلة الرحم ، ورابطة النسب لا تكفي لتعليل الاشكال المختلفة التي المقدة التي اشتمل عايها قانون التماك ، الأنانية الفردية لا تكفي لتعليل الاشكال المختلفة التي المقدة التي اشتمل عايها قانون التماك ،

# ج - أثر علم النفس في علم الاجتماع

ومع هذا فعلم النفس بهرض على علم الاجتماع كثيراً من الحقائق · فهو بنبهنا الى كثير من أسباب أفعالنا ٤ وببين لنا كيف تنتقل هذه الأسباب من شخص الى آخر بالتقليد والبرهان والاقناع والكشف والتلقين · والمعتدلون من أصحاب المذهب النفسي لم يزعموا ان قوانين المجتمع تنجل الى قوانين النفس الفردية ، بل قالوا بعلم النفس الاجتماعي أو علم النفس المشترك « Inter - psychologie » · وهو مختلف النفس الاجتماعي أو علم النفس المشترك « الا توى ان قانون النقايد الذي نبه البه (تارد) لا معنى له الا اذا تخطى دئرة الفرد و نقل الحادث النفسي من شخص الى آخر · ان نسبة علم الخفس الى علم الحياء كيسبة علم الكيمياء الى علم الحياة · حتى لقد

قال (غوستاف لوبون): بنولد في الجمم من الناس صفات تخالف كثيراً صفات الأفراد ، فتختني الذات الشاعرة ، وتنوجه مشاعر جميع الأفراد نحو صوب واحد وتتولد من ذلك كله روح عامة جديدة ، ويصير ذلك الجمع لفيفاً مخصوصاً لم أجد لتسميته كلة البق من لفظ لجماعة المنظمة أو الجماعة النفسية (جوستاف لوبون، روح الاجتاع ، تعربب احمد فتحي زغلول ص - ٢٤) ، وقال أيضاً: ال أم ما تمتاز به الجماعة وجود روح عامة تجمل جميع أفرادها يشعرون ويفكرون ويعملون ويعملون بكيفية تخالف تمام المخالفة الكيفية التي يشعر وبفكر ويعمل بها كل واحد منهم على انفراده ، وعلم ذلك مجرد الفهامهم بعضهم الى بعض وصيرورتهم جماعة واحدة ، ومن الافكار والمشاعر ما لا يتولد أو يتحول فيخرج من عالم القوة الى عالم الفعل إلا علم الفول المعمل بين مغالم الفول المعمل بعض عناصر مختلفة المصل بعضها ببعض عند الفود في الجماعة ذات متألفة من عناصر مختلفة المصل بعضها ببعض كذ الجل كخليات الجسم الحي التي ولهدت باتصالها ذاتاً أخرى لها صفات غير صفات كل خلية منها ، ( المصدر نفسه ، ص ٨٧) ،

فيحق لنا اذن أن نستنج من هذا كله انه لا غنى للمالم الاجتاعي عن علم النفس، نعم ان الاسباب النفسية وحدها لا تكني لتعليل الظراهر الاجتاعية ولكن الروح العلمية تقتضي الاشارة الى الاسباب النفسية كما تستلزم الاحاطة بغهرها من الأسباب وفرق بين ان تعلل الانتجار بانحلال الرابط الاجتاعي فقط كما فعسل (دور كهايم) وبين أن تجمع بين هذا السبب الأسامي وغهره من الأسباب النه ية كاظلل العقلي وخيبة الأمل، والبأس، ان فصل بعض الحيواتات الاجتماعية عن خلاياها واحجارها لا يسوقها الى الانتجار، فانحلال الانتهاء الرابط الاجتماعي هو السبب الأسامي الا انك لا تستطيع ان تجرده من المقومات النفسية و

فأصحاب المذهب النفسي لم يخطئوا إذن الا عندما وحدوا بين الجماعة والشعور وزعموا أن العوامل النفسية الفردبة كافية لا يضاح الحوادث الاجتماعية ، وان الجماعة تنحل الى الشعور ، وان علم الاجتماع بأب من أبواب علم النفس .

۳ - الحادث الاجتماعي و الحادث الذاريخي : علم الاجتماع وعلم الذاريخ
 لقد ذكرنا ان الحادث التاريخي هو حادث اجتماعي ، وقلنا ان الحوادث الفردية

لا تذكر في الناريخ الا اذا كان صاحبها من عظها الرجال الذين أثروا في حياة البشر تأثيراً عمية ، وان علم الاجتماع لا ببحث الا في الامور العامة ، أما الناريخ فيبحث في الظواهر الاجتماعية من حيث هي مقبدة باز.ان والمكان ، مثال ذلك ان علم الاجتماع لا ببحث في مقتل ( بوليوس قبصر ) بل ببحث في الاجرام والقتل السيامي بصورة عامة ، ولا ببحث في الأسرة الأبوبة أو الأمرة على الاطلاق من حيث هي مؤسسة اجتماعية عامة ،

## ٤ - علم الاجتماع والدراسات الاجتماعية المجردة

دع عنك ان علم الاجتماع يختلف عن الدراسات الاجتماعية المجردة كعلم الاقتصاد السياسي المدرسي ، فهذا العلم يستنتج حقائقه من المبادي، المجردة والفرضيات الخيالية كفرضية الانسان الافتصادي « Homo œconomicus » الذي يطلب أكبر ربج بأقل مجهود ، اما علم الاجتماع فيستخرج حقائقه العامة من الحوادث الواقعية والحباة المشخصة ،

#### ٥ – علم الاجنداع والدراسات الاجنداعية القاعديز

وعلم الاجتماع يجنلف ايضاً عن الدراسات الاجتماعية القاعدية كعلم السياسة وعلم الاقتصاد الاجتماعي ان غاية هذين العلمين عملية لأنها يمرفان لنا أكل النظم السياسية والاقتصادية ، وببينان المسالك التي يجب انتهاجها في سبيل الوصول اليها ، أما غاية علم الاجتماع فهي نظرية ولا فرق في نظره بين النظام السيامي الكامل ، والنظام السيامي الكامل ، والنظام السيامي الفاسد ، ان جميع النظم جديرة بأن تدرس ، وحقيقة بأن تكشف لنا عن قوانين الحياة الاجتماعية ،

### ٦ - فصائص الحادث الاجتماعي

بنج بما تقدم ان علم الاجتماع يختلف عن علم الحياة وعلم النفس وعلم التاريخ وعلم الاقتصاد الاجتماعي · فما هي خصائص الحادث الاجتماعي ·

الحادث الاجتاعي خصائص فربدة • فمنها ما نبه اليه أصحاب المذهب المضوي يقولهم ان المجتمع لا بنحل الى كمية عددية من الافراد ، كما ال الجسم العضوي لا بنحل الى كتلة بسيطة من الخلايا ، وكما تجتلف خصائص المركب الكيميائي عن خصائص عناصره ، فكذلك تخِتلف ارادة الجماعة كل الاختلاف عن ارادة الفرد . ان المجتمع مركب فريد بنوعه ؟ لا بل هو حقيقة قائمة بذاتها ٠ - ومن خصائص الحادث الاجتماعي ان الحياة الاجتماعية مؤلفة من كيفيات الشمور والتفكير والارادة، أي من كثير من الاحوال المفسية كالعواطف والافكار والاحكام الانشائية والثقويمية والمادات وانماط السلوك • فهذه العناصر النفسية تؤلف بانجادها ذاتاً جديدة لها روحها العامة وصفائها المميزة ، وعاداتها وتقاليدها ، قال (دوركهايم): اذا ولد الاجتماع حوادث جديدة تخالف ما يجري في مشاعر الافراد ارتكزت هذه الحوادث الجديدة على الاجتماع نفسه لا عَلَى الافراد المؤلف هو منهم. فالحوادث الاجتماعية لاتخالف الحوادث النفسية بالكيفية فحسب ٤ بل تخالفها أيضاً بالأساس الذي ترتكز عليه • والجماعة من الناس ذات واحدة خاضمة الناموس الوحدة الفكربة ، حتى لقد سمى العلماء هذه الروح العامة بالشمور الجماعي أو الشمور المشترك « Conscience collective » وجملوما أغنى من منوسط الارواح الفردية لانها تضيف الى الروح الفردية صفات جديدة فتخلق فيها مثلاً أعلى جديداً وتفرض نفسها عَلَى الأفراد • وقد قيل ان للروح العامة سلطاناً خاصاً بتجلى في القواعد الالزامية التي يخضع لما كل فرد • فهي منقوشة على صفحات القلب أو منصوصة في القوانين ٤ يميل الانسان الى القيام بها بطبعه ؟ ويخضع لها مضطراً • فاذا خالفها شعر بانه مقصر في القيام بواجبه ، وقد يذكره المجتمع بسلطان قواعده فيعاقبه على مخالفته اباها 6 ولهذه العقوبات درجات فمنها ما هو شديد كمقوبة الموت أو الحرمان ومنها ما هو خفيف كمقوبة الاحتقار أو التوبيخ أو السمعة السنئة .

وقد كانت الجماعات الابتدائية نفرط في هذه القواعد الالزامية ونضع في عنق كل فرد نايراً ، فلما ارتقت الحياة الاجتماعية تجور الفرد من ربقة الأسر الاجتماعي وازداد شعوره بما له وما عليه وصار خضوعه لقواعد المجتمع ارادياً ، ان ارتقاء الحضارة

لا بؤدي الى ابطال هذه القواعد الالزامبة لانها مق بطلت اختل النظام وسادت الفوضى و فني الحياة الراقية أيضاً كيفيات من الشعور والنفكير والفعل لا بد الفرد من التقيد بها لأنه يرشها من الماضي و تنتقل اليه عن طوبق الترببة و « هكذا بتلقى كل جيل عن الجيل السابق أحكام الاخلاق وقواعد الأدب المألوف و ويأخذ عنه الهنه و ودوقه الاسامي كم كما بأخذ كل عامل عن اسلافه قواعد الصناعة المهنية » و دوركهايم ) .

ويطلق العلماء على هذه القواعد الالزامية اسم « الاوضاع » ، لان الفرد لم يخترعها بنفسه ، ولم ببدعها بارادته ، بل وجده « موضوعة » في بيئته الاجتماعية فتلقاها منها ، ولو طلبت اليه أن بذكر لك أسباب هذه القواعد وحكمتها لحار في أمره ، ونطاق هذه الاوضاع واسع جداً فهي تشمل العادات والتقاليد والازباء والعقائد والاساطاير ، كما تشمل الدساتير السياسية والنظم القضائية وغيرها ، فيمكننا

اذن بهذا المعنى ان نعرف علم الاجتماع بقولنا هو علم الاوضاع ، وهو بعث في تكون الاوضاع وكيفية قيامها بعملها · ( دوركهايم ، قواعد الطربقة الاجتماعية ، الطبعة السابعة ، ص ٣٣ من المقدمة الثانية ) ·

ويمكننا الآن أن نلخص صفات الحادث الاجتماعي فنقول :

ان الحادث الاجتماعي هو حادث عام ٬ ونعني بذلك أنه تابع للجماعة من
 حبث هي جماعة ، ومشترك بين جميع أفرادها .

۲ - ان الحادث الاجتماعي خارجي ، بتلقاه الفود من بيئته الاجتماعية ، حتى لقد قال دور كهايم: ان الحوادث الاجتماعية هي « أشياء » وبعنى بذلك انهما خارجية ، ذات قوار اجتماعي ثابت .

٣ - للحادث الاجتماعي سلطان بتجلى في القواعد الالزامية التي يخضع لها كل
 فرد في وسط المجتمع •

٧ - النفيد في علم الاجتماع

فلنا سابقاً ( ص - ٣٥٠ ) ان علم الاجتماع لا يختلف عن غيره من العلوم في القول

بخضوع الحوادث الاجتماعية لقانون التقيد الطبيعي · ونربد الآن ان خطي القاري، بعض الأمثلة التي تؤيد ذلك ·

١ - لقد بين علما الاجتماع ان بعض الاوضاع الحلقية والقضائية وبعض العقائد الدبنية تكون متشابهة في الظروف المتشابهة ، فإذا كانت شرائط الحياة الاجتماعية واحدة ، كانت الاوضاع ذاتها واحدة • وما بؤيد ذلك أن كثيراً من العادات والتقاليد تتشابه ، حتى في تفاصيلها ، في البيئات المختلفة المتباعدة التي لا تربطها طرق المواصلات ( دوركمايم ، قواعد الطربقة الاجتماعية ، ص ٣١٨ ) . مثل عبادة الجد وخطف المهروس قبل الزواج، فانك أناهد هذه العادات في أفريقية وأسريكة وأستراليا، تجمعها وحدة الظروف ووحدة الظواهر ، وإن فرقت بينها الحواجز الجغرافية • ومثل النظام الاقطاعي ، فانك تشاهده في الهند البراهمانية وفي أوروبا في الهرون الوسطى ، ومثل النظام اليوناني ٤ الى عهد البطولة ، فانك تشاهده عند القبائل الهندية في ( الراجبو تانا ) • وكنظام المجتمع الروماني فانك تجده عند قبائل البربو في الجزائر ٤ وكمثل عقائد سكان الكموف وعاداتهم ، فإنك تجدها عند القبائل المتوحشة (في أيا.نا هذه · وكمثل نظام الطوطمية « Totémisme » ، ونظام لأ.و.ة ، وعادة الخرش أو الخرق « Envoûtement ° ) وعادة الفداء من الآلام بالتضحية ، ونظام البو تلاش « Potlatch <sup>(۲)</sup> » وغيرها ، نعي عادات عامة بشاهدها المر. في كثير من المحتممات علَى اختلاف اجبالها وأجناسها ٠

<sup>(1)</sup> الطوطمية هي عبادة الحيوانات والاشجار ونحوها نما هو مادي • والطوطم في الغالب رمز لحيوان أو نبات اتخذته العشيرة شارة لها • وهو يشير الى فكرة دينية ترتكز عليها جميع الاشياء المقدسة • فهو إذن مظهر مادي لا شياء معنوية يدل على فكرة الالوهية ويحمل طابع العشيرة ، ويعبر عن شخصيتها • فاذا كال طوطم القبيلة ذئباً اعتقد جميع افرادها انهم ذئاب ، وان اصلهم يرجع الى الذئب •

<sup>(</sup>٣) الحرش أو الحرق عادة ابتدائية وهي عبارة عن خدش صورة أحد الحيوانات المنقوشة على الحجر ، فايتما نجاح الصياد في صيده ومساعدته على الظنر ببغيته ٠

<sup>(</sup>٣) وجد ظام ( البوتلاتش ) في عدة مجتمعات فطرية في اصريكا والهند واستراليا وهو يقضي بان يقيم كل زعم من زهماء القبائل حالة يدعو اليها زعماء القبائل الأخرى لمناسبة دينية أو حربية فيقدم اليهم اشهى الطعام = زعيم من زهماء القبائل حالة يدعو اليها زعماء القبائل الأخرى لمناسبة دينية أو حربية فيقدم اليهم اشهى الطعام = ٥٠٠ )

٢ - اضف الى ذلك ان الاحصاء يدلنا على ان للحوادث الاجتماعية نظاماً لا بقل ثبوتاً عن نظام الحوادث الطبيعية ، ان حوادث الفنل والانتحار مثلاً تخضع لنظام ثابت ، وربما كانت أكثر اطراداً وانتظاماً من حوادث الموت الطبيعي ، واليك مثالاً من الاحصاء بثبت ذلك :

المقارنة بين حوادث الفتل والانتجار والموت الطابعي في فرنسة من عام ١٨٦٠ الى ١٨٦٠

| الموت الطبيعي         | الانتحار        | القتل            | السنة   |
|-----------------------|-----------------|------------------|---------|
| ( احكل الف من السكان) | ( لـكل مائة الف | ( الحكل ملبون من |         |
|                       | من السكان)      | السكان )         |         |
| 7721                  | 1127            | 1 A              | 1407    |
| 442Y                  | 1.24            | 1471             | Ιλογ    |
| 7891                  | 1.64            | 19,7             | 1 A o A |
| AeFY                  | 1191            | 1924             | 1 109   |
| T 19 &                | 1199            | FeYi             | 171.    |

فهذا البيان بدل على أن حوادث القنل والانتجار أكثر خضوعًا للنظام من حوادث الموت الطبيعي • حتى لقد قال ( شارل جهد ) في كتاب الاقتصاد السياسي إن نقل البضائع بالقطار من ليون إلى مرسيايا أقل تفيراً من كمية الماء التي يصبها نهر الرون في البحر المنوسط •

فالحوادث الاجتماعية تخضع إذن لقوانين ثابتة كغيرها من الحوادث الطبيعية ٠

<sup>=</sup> والشراب، ويخس كل زعم منهم بمنعة خاصة تثبت قدرته المالية وتبرهن على منزلته الاجتماعية ، فتصبح هذه المنح ديوناً في عنى المدعوين ، فاذا تنوق الرعيم على سواه بما قدمه من المنح وعجز الزعماء الآخرون عن مجاراته ، اصبح الزعيم النالب سيد الزعماء الا خرين .

و إذا كنا لم نستطع كشف جميع القوانين التي تخضع لها الجماعات فليس هذا دليلاً على عدم وجودها · فقد جهل العقل البشري قوانين الطبيعة عصوراً طو بلة ، فلما كشفها الفها · إن عدم الوجدان لا بدل على عدم الوجود ·

## ٣ - طريقة علم الاجتماع

قدمنا في الفقر ت السابقة ان الحوادث الاجتماعية أشياء خارجية ، وإن لها سلطاناً على الافراد ، وإنها أكثر تمقداً من الحوارث الحيوية والحوادث النفسية ، فهذه الصفات تطبع طربقة علم الاجتماع بطابع خاص ، لأن طربقة العلم كا قانا غير مرة تختلف باختلاف موضوعه ، وقد بذل علا الاجتماع جهوداً كا يرة لتحديد الطربقة العلمية التي تلائم طبيعة الحوادث الاجتماعية فظهرت عدة مذاهب أهم اللذهب الحيوي والمذهب النفسي والمذهب الاجتماعي ، ولما كما قد قدمنا الكلام في هده المذاهب كان النفسي والمذهب الاقتصار على البحث في الطريقة الاستفتاجية والعاربةة الاستقرائية ، وطربقة التكوين، والملاحظة والتجرب ، والعلوم المساعدة ، وطربقة المقايسة وانقارنة ، وطربقة التكوين،

## آ – الطربق الاستنباجة المجردة لا تهوئم طبيعة الحوادث الاجتماعية

والسبب في ذلك ان الحوادث الاجهاءية أشياء خارجية وقدية بمكن ملاحظتها وتتبع حالات تغيرها والوقوف على قوانين تطورها و فخير مسلك بمكن انتهاجه في مباحثها هو المنهج الاستقرائي لا المنهج الاستنتاجي المجرد و إلا أن (استوارت ميل) رأى أن التجريب في علم الاجتاع محفوف بالمخاطر ، فزعم أن هذا العلم يجب أت بكون استفاهيا و قال إنها نستنتج قوابين المجتمع أولاً من وبادي والطبيعة الشرية ثم نخير بعد ذلك صحتها ، فذا حقنتها الملاحظة صدقناها ، وإذا كذبتها القينا بها ظهريا و ولو أن (استوارت وبل) لاحظ أولاً تبدل صفات الافراد وتبدل الاوساط الاجتماعية لبلغ من طريقة علم الاجتماع حداً وإلا أنه قال: أن الاندان لا بكنسب من المجتمع أية خاصة جديدة ، وإن خصائصه الاجتماعية الزعومة مشانة من قوانين من المجتمع أية خاصة جديدة ، وإن خصائصه الاجتماعية الزعومة مشانة من قوانين

الطبيعة البشربة الفردية · وهذه الموضوعة التي ذكرها ( ميل ) فاسدة لأن المجتمع كما قلنا بؤثر في الافراد ، ويخلق فيهم صفات جديدة ·

ومن الآراء الشبهة برأي (احتوارت ميل) رأي كتاب القرن السابع عشر والثامن عشر وقد زعموا أن الانسان عاش في أول أمره منفرداً وتم تجمع الناس وألثامن عشر واحدة فنولد العدران من تساكنهم والحالة الاجتماءية مشتقة إذن من الحالة الطبيعية والاقتصاديين الذين الحلة الطبيعية والاقتصاديين الذين الذين الاقتصادي الاقتصاديين الذين الاقتصادي المقابل المتقاده الما التحليل المقتور المناده المن

## ب - الطرية: الاستقرائية تلائم طبيعة الحوادث الاجتماعية

والسبب في ذلك أن علم الاجتماع علم تجرببي ، لا تدرك حقائقه بالانظار الهكرية والاقيسة العقلية ، بل تدرك بالملاحظة والاستقراء ، وما أنكر العلماء ذلك إلا لعدم تفريقهم بين الطريقة التحرببة والنجربب ، فقد بكون العلم تجرببياً كعلوم الملاحظة (راجع الفصل الرابع ، ص ٢٠٤) ، وتكون طربقه ، مع ذلك ، غير مشتملة على النجريب ، لأن العالم لا يستطيع أن يجرب في جميع العلوم ، ولا في جميع الموضوعات .

١ - التجريب في علم الاجتماع · - الطريقة التجربية في علم الاجتماع شرائط خاصة تتبع طبيعة الحواث الاجتماعية ٤ وتفرق بينها وبين طريقة العلوم الأخرى · فني علم الفيزياء يستمد الباحث على الملاحظة والتجربب لأهما المنبعان لأساسيان لكل يجث علمي · أما في علم الاجتماع نان الباحث لا بلاحظ مباشرة الا عدداً محدوداً من الحوادث ، لأن أكثرها بعيد عنه لزمان والمكان · دع عنك أن التجوبب من الحوادث ، لأن أزكيف يستطبع المجرب أن يحدث جماعة على وجه خاص بكاد يكون الوظائف الاصلبة في المجتمع كا يريد · هل يستطبع أن يحذف أحد

أوضاعه من غير أن يجدث فيه ثورة · ان اختلاط الاوضاع الاجتماعية يجمل التجويب صعباً جداً • نعم ان الشنرعين يقو،ون في بهض الاحيان ببعض النجارب الاجماعية فيسنون القو انين الجديدة ، أو ببدلون ، يغيرون . ولكن تجاربهم هذه لا تأتي دامًا ً بما هو متوقع منها ، لضعف قواعدها ، وتضعضع دعائمها ، ان غاية العلم نظربة ، أما غاية المشترعين من اصلاحهم فعملية • نهم لا ببدلون ولا يغيرون الا اذا اضطرتهم الى ذلك ظروف السياسة والادارة • واعتبر ذلك في نتائج بمض التحارب الاجتماعية ، لما قام بها بعض المشترعين في بعض ممالك العالم المتمدن ، كمنع الكحول ، وحجز الحوية الفردية 6 واطلاق حرية الصحافة ، والغاء الحكم بالاعدام 6 كيف حدثت كلها من غير ضابط علمي · نعم قد يجـد علما الاجتماع في هذه التجارب فرمة مناسبة لاختبار بعض آرائهم ، وبيان علاقة الحوادث الاجتماعية بعضها ببعض • الا ان النزاهــة الفكرية تقنضي ان لا بعنمد العالم على نتائج التجارب السياسية والادارية كل الاعتماد . لأنها غير مطابقة اشرائط العلم ، ولأنها ضيقة النطاق ، ضعيفة القواعد ، غير معزولة عن غيرها من الحوادث الاجتماعية الملازمة لها في الوجود . ان المصلح لا يستطيع ان يجرد تشريمه الجديد من تأثير الشرائع الأخرى ، ولا يستطيع ان بمزله عن جميع الحوادث الاجتماعية الحاضرة 6 ولا أن بطبق عليه طربقة البواقي أو طربقة التلازم في التخلف •

7 - العلوم المساعدة تتلافى نواقص التجريب ' - وفي العلوم المساعدة كالتاريخ والاتنوغرافيا والاحصاء غنى للعالم الاجتماعي عن التجربب و لان التجربب لا ببدل الا شرائط الحوادث كالمادة والعلة والمحمية والزمان والمكان ، ولا يتمايس الا نائج مذا التبديل بعض ، فاذا كانت العلوم الماعدة توصانا الى هذه النتيجة ، كانت طريقتها لا تقل ضبطا واحكاماً عن غيرها من الطوق العلمية ، وانبحث الاتن في كل من العلوم المساعدة على حدته ،

آ - الذاريخ · - بقول العلماء ان الناريخ دبوان الملاحظات الاجتماعية · اذ هو بوقفنا عَلَى أحوال الماضين من الامم في أخلاقهم وعاداتهم · فاذا بني على حسن النظر

والثبت ، استطاع العالم الاجتماعي أن بعتمد علَى أخباره ووقائمه ، ولما كان التاريخ أيضًا خير مساعد لعلم الاجتماع ٠ فهي كاما ترجع ألى المماضي ؟ وتطلعنا عَلَى أصل الحوادث الاجتماعية ، أو على أشكاءًا الاولية القربية من الاصل ، أضف الى ذلك ان التاريخ يطلمنا على تمافب الاحوال وتبدلها بتبدل الزمان ، فنعرف كيف تطورت أرضاع السياسة والافتصاد ، وكيف تغيرت أحوال الاسرة ، وكيف تحولت عقائد البشر وعاداتهم ؟ فهو اذن وسيلة من وسائل البحث والملاحظة وطربقة من طرق التحليل والتعليل • قال دوركهايم : « ان آثار يخ وحده يساعدنا علَى ارجاع وضع .ن الاوضاع الى عناصره المقومة ، لانه يبين لنا كيف تولدت هذه المناصر في الزمان بعضها بعد بعض • وهو الى ذلك يضع كلاً من العناصر في مجموع الظروف التي ولد فيهما ، فيطلعنا على الوامطة الوحيدة التي تمكننا من تعيين أمباب حدوثه » • ( مجلة ما بعد الطبيعة ٤ عام ١٩٠٩ ، ص ٧٣٥ ) • ولا يقوم التاريخ بهدا التحليل والمتعليل الا اذا كان مفارناً • قال دو ركمايم : « ابس لنا الا طربقة و احدة للبرهان على وجود علاقة حببية بين حادثين ، وهي مقارنة الحالات التي وجدا فيها ،:لازمين في الوقوع والتخلف ، والبحث عن تغيراتها في مختلف الظروف ، هل تدل على أن احدهما تابع للآخر ٠٠٠ ان العمالم الاجتماعي لا يستطيع ان بقتصر علَى ملاحظة شعب واحد أو عصر واحد ، بل بنبغي له أن بقارن عدة جماعات من شكل واحد أو من اشكال مختلفة ؛ ليشاهد فيها تغيرات وضع من الاوضاع أو عادة من العادات ؛ وبقايس بينها وبين تغيرات المجتمع وحالة الافكار ، ويستخرج ما بينها من الروابط (Durkheim, De la méthode dans les sciences, l, 330) السبية » · ( Durkheim, De la méthode dans les sciences, l

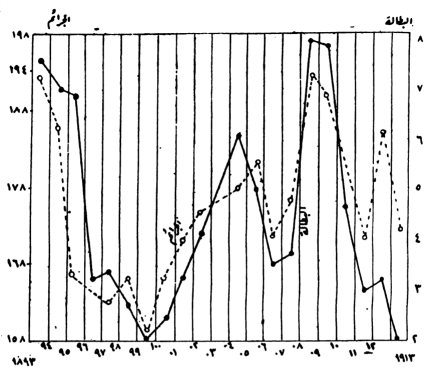
ب - علم الانهوغرافيا ٠ - واكن التاريخ لا يرجع بنا الى مبدأ الأوضاع الاجتماعية ٤ ولا يصور لنا تكونها وتطورها تصويراً كاملاً ٠ فهو محتاج اذن ، في دراسة الانسان الاول ، الى الاعتماد على علم الآثار القديمة ٠ ولكن هـذا العلم عاجز أيضاً عن الاحاطة بمبدأ التاريخ ٤ لأن آثاره محدودة ، وفجواته كثيرة ٠ عاجز أيضاً عن الاحاطة بمبدأ التاريخ ٤ لأن آثاره محدودة ، وفجواته كثيرة ٠

إذن يحتاج علم الاجتماع في دراسة الانسان الاول الى علم جدبد وهو علم الاتنوغرافيا « Ethnographie » > تدرس فيه أحوال الاقوام الابتدائية الحاضرة القاطنة في أواسط اوستراليا و افربقية • وقد سميت بالافوام الابتدائية لأن حياتهــا الاجتماعية بسيطة جداً ، ليس فيها شيء بما نشاهده عند الامم الرائية من تعقد الصفات واختلاط الاوضاع الاجتماعية واشتباكها • وها هنا فرضية لا بد من الاشارة اليها • وهي أن حالة الاقوام الابتدائية الحاضرة مشابهة لحالة الأقوام الابتدائية الماضية · لقد مام بهض علماء الاجتماع بهذه الفرضبة ، وزعموا انها حقيقة ثابتة ، مع أن تطور المجتمعات الراقيـة مختلف عن تطور الاقوام الابتدائية • ومن الصعب رد حياتنا الفكرية والخلقية الى صلم تطورهم الفكري والخلتي · فقد يكون الانسان الاول الذي انحدرت عنه جماعاتنا الرانية مشابها للانسان الابتدائي الحاضر ، وقد بكون مختلفاً عنه · و.ها بكن من أمر فان في دراسة الجماءات الابتدائبة الحاضرة فائدة كبيرة لعلم الاجتماع لأنها تنضمن شيئاً من المقارنة والتحابل · « فاللواحق والأوور الثانوية والكالية لم تنط في هذه الجماعات الامور الرئيسية ، فبتى كل شيء فيها مقصوراً على الضروري والجوهري » ( دوركهايم 6 مجلة ما بعد الطبيعة ، عام ١٩٠٩ ، ص – ٧٣٩ ) ٠ مثال ذلك : لولا المقارنات الاتنوغرافية لما استطاع العالماء أن يفهموا معنى التقديس الروماني 6 فلما قارنوا بينه وبين ( التابو ) ادر كوا حقيقته الاجتماعية ٠ وهكذا بِتَاحِ للمَّالَمُ الاجتَمَاعِي بِصُورَةٌ غَيْرَ مَبَاشِرَةً أَنْ يَطْبَقَ طَرِيقَةَ الْانْفَاقَ £ وطربقة الاختلاف ؟ وطريقة التلازم في التغيير وغيرها من طرق الاستقراء الكبرى ٠

ج - الامصا ، ومن اله لهم المساعدة علم الاحصا ، وهو جم الفوائد ، لانه يظلمنا على تلازم بعض الحوادث الاجتماعية في الوقوع والتخلف ، فيكمل نشائج المباحث السابقة ويزيد ضبطها واحكامها ، ١° - فمن فوائده تحديد كثافة السكان وهي من العوامل الهامة لا ت الفاعلية الاجتماعية ، وتنظيم العمل ، وعقلية الافراد تختلف باختلاف كثافة السكان وحركتهم ، فاذا ازدادت كثافة السكان ازداد تقسيم العمل ، واذا قات تناقصت الفاعلية الاجتماعية واختلفت عقلية الافراد ،

٢° - ومن فوائده تحديد عدد الحوادث الاجتماعية وبيان تبدلها بحسب المعوامل المؤثرة فيها ، كتحديد الزواج ، والمواليد ، ونسبة الاولاد الشرعيين الى الاولاد الطبيعيين ، ونسبة عدد المتعلمين الى عدد الأميين ، ومقدار الرواتب والاجور ، واسعار الحاجات ، ومجموع الضرائب والنفةات في الدولة ، وكمية الاموال المودوعة في صناديق التوفير وشركات التأمين ٤ ونسبة الاستيراد الى التصدير في كل أمة ٠ فهذه الحوادث المتلازمة بوضع بمضها بعضًا ، وكما كان احماؤها أدق كانت معرفتنا بهما أ كمل • وقد دل الاحصاء على أن عدد حوادث القنال والزواج والطلاق يختلف باختلاف الجماعات ويتبدل بتبدل النحل الدبنية والمهن • وأثبت لنا دوركهايم عن طربق الاحصاء أيضاً ان عدد حوادث الانتحار يتبدل بتبدل الشرائط الاجتاعية ، فهو في العاربين أكثر منه في المتزوجين ، وفي البيوت العديمة الاولاد أكثر منه في البيوت الكثيرة الاولاد ، وفي الملحدين أكثر منه في المؤمنين ، وفي المهن الحرة اً كَثْرَ منه في الوظائف المقيدة 6 أما عدد المحانين فليس له أقل علاقة بعدد المنتجرين ٠ فارتنتج ( دركهايم ) من هذا كله ان علة الانتحار الحقيقية إِنَّا هي فقدان الرابط الاجتماعي • فحكلًا كان الرابط الاجتماعي أقوى كانت حوادث الانتحار أقل ، وكما كان أضف كان الانتحار أكثر ٠

فأنت ثرى ان الاحصاء ضروري للمسالم الاجتماعي ٤ لانه بلمب دوراً عظيماً في الكشف عن الحقائق الجديدة ٠ وله أثر عظيم في المنحان الفرضيات واختبارها ٠ فاذا كانت الظواهر الاجتماعية ممقدة ٠ أحصينا حالات الملازم في الوقوع والتخلف ٠ وفايسنا بين تفيرانها ٤ واستخرجنا لنها علاقة بسيطة تصلح لتعليل الظواهر ٠ ولا ببلغ الاحصاء نهايته الا اذا مثلنا نفيرات الحادث الاجتماعي بخط بياني ٠ فاذا كان منا الخط دقيقاً وكان مبنياً على قاعدة صحيحة ٤ دل على العلاقة دلالة واضحة (شكل - ٢٨)٠



( شكل - ٢٨ ) الخط البياني المحكم بكشف عن علاقة هامة

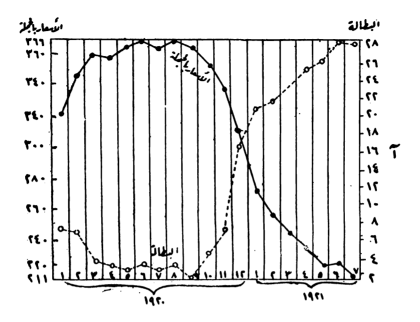
عثل هذ الخط البياني تغيرات البطالة والاجرام<sup>(۱)</sup> في انكاترا بين عام ۱۸۹۳ وعام ۱۹۱۳ · وهو يظهر لنا ان هــذه التغيرات متلازمة · ( نقلاً عن الاستقصا<sup>ء</sup> الذي قام به مكتب العمل الدولي — راجع ايضاً كوفيليه ، المنطق ، ص ۲۱۹ ) ·

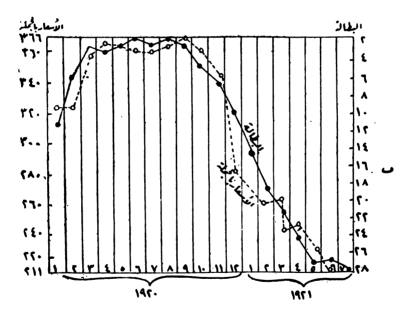
<sup>( 1)</sup> لقد دل الاحصاء أيضاً على ان عدد الجرائم يتبدل بنبدل الاقليم وضول السنة ، والجنس • والسن• فالتتل في اوروبا التهالية • أما حوادث السرقة فتكثر في الشهال وتقل في الجنوب •

وفي شهر حزيران يبلغ عدد الجراثم حده الاتقى • والرجال بالجلة أكثر اجراماً من النساء •

والطفل أميل الى السرقة منه الى القتل أو الانتجار • ويبلغ الميل الى الرتبكاب القتل حده الاقتمى بين التامنة عشرة والحامسة والعشرين ٤ أما الانتجار والمؤوير وسوء الانتهان فليست. من مخاطر الشباب • ( منطق - ٤٠ )

واذا كان مشومًا حجب العلاقة عنا ، وقد يجناج اظهار العلاقة ( شكل ٢٩)





( شكل -- ٢٩). لولا هذه الحيلة البسيطة لبقيت العلاقة بين الحادثتين مجهولة

ان هذين الشكاين البيانيين يمثلان تغيرات البطالة والاسمار المجملة في بلاد السويد من شهر كانون الثاني عام ١٩٣٠ الى شهر تموز ١٩٣١ و فالملاقة بين الحادثتين لا تظهر في الشكل ( آ ) بل تظهر في الشكل ( - ) ، وهو نفس الشكل الاول الا ان السلم فيه مقلوبة •

الى اصلاح الخط البياني اصلاحًا بسيطاً · وللاحصاء الصحيح شروط ها.ة · فمنها :

١ - ان الاحصاء الصحيح بجناج الى فن خاص ، واستقصاء واسع ، فهناك احصاءات تضمها الدولة ، واحصاءات تضمها الهيئات الدولية العامة أو الشركات . فاذا لم بنقيد واضموها بالروح العالمية ، ولم بتجردوا من غاباتهم العملية ضلوا عن الحق ، وتاهوا في بيدا الوهم والغاظ ، وقد تجد الناس « اذا أقاضوا في الحديث عن عساكر الدول التي لعهدهم أو أخذوا في احصاء أموال الجبايات وخراج السلطان؟ ونفقات المترفين ، وبضائع الاغنياء المرسرين ، توغلوا في العدد وتجاوزوا حدود الموائد ، وطاوعوا وساوس الاغراب ٠٠٠ وما ذلك الا لولوع النفس بالغرائب » • ( ابن خلدون ، المقدمة ، ص - ٧ ) . وتجده اذا تكلموا عن المحصولات الزراعية بالفوا في اعدادها أو انقصوا منها بحسب ميولهم ومصالحهم • فلا بد اذن من رد احمائهم الى اصله وعرضه على القواعد وتصحيحه نجسب معادلاتهم الشغصية و دع عنك ان الاحصاء عاجز عن الاحاطة بجميع الاعداد و فاذا أحصبت حوادث الانتحار مثلاً تبين لك أن الناس كثيراً ما بكتمونها عنك وبمزون الوفاة الى سبب طبيعي • فهذا كله بدل على أن احصاء الاعداد ، يقتضي التقمي النام، وأن الاحصاء المحبح ليس بالاس المهل، وأن تصحبح نتائجه يحتاج الى أن خاص وتدقيق عمبق •

٧- ان تأويل الاحصاء لا يقل صوبة عن وضعه والسبب في ذلك ان الحوادث الاجتماعية معقدة كثيرة الاختلاط والاشتباك و فاذا لم بتعمق العالم في درس نتائج الاحصاء ظن المصادفة البسيطة فانوناً طبيعياً و مثال ذلك : دل الاحصاء على ان عدد حوادث الانتحار بتبدل بتبدل انتشار التعليم ك فاذا ازداد التعليم ازداد الانتحار و فهل نستنج من هذا ان نمو التعليم هو علة الانتحار و اننا لا نستطيع أن نحكم بان أحد الاحرين علة الآخر لتلازوها في الوقوع فقط و لان كلاً ونها قد يكون معلولاً لهلة أخرى مجهولة و فنمو التعليم وازدباد الانتحار هما نتيجتان لسبب آخر وهو نمو الفردية و في الحق أن نمو القردية في المجتمعات الحديثة قسد

أعطى الفرد قيمة خاصة واستقلالاً واسماً وأدى ذلك الى ضعف الرابط الاجتماعي الما أدى الى نمو النعليم و فهناك اذت معلولان لعلة واحدة و واذا حسكنا النظر والمجيدة في ذلك تبين لنا بوجه آخر ان نمو التعليم ليس علة الانتجار الان ازدباد عدد الأميين في بعض الأزمنة لا بؤدي بالضرورة الى تنانص حوادث الانتجار و

#### ج - طيهة المفارئة

بنتج مما تقدم ان طريقة القارنة في علم الاجتماع تعتمد على علم الناريخ وعلم الاتنوغرافيا وعلم الاحصاء • وهي جمة الفوائد ، لانها انما ترجع الى طريقة التلازم في التغير ، أو طريقة النفير النسبي التي أفضنا في الكلام عنها سابقاً •

#### والمقارنة في علم الاجتماع وجوه مختلفة :

الما ان بدرس العالم تغيرات الحادث الاجتماعي في أمة واحدة و فيقايس مثلاً بين تبدل الانتجار فيها بتبدل الزمان وبين اختلافه باختلاف المناطق المجفرافية والطبقات الاجتماعية والمدن والقرى والرجل والرأة والسن والمهنة و دور كهايم و قواعد الطربقة الاجتماعية و ص ١٦٦) .

٢ واما أن بدرس تفيرات الحادث الاجتاعي في عدة مجتمعات من جنس واحد ، فيتبع تطور الاسرة الأبوية مثلاً في رومة ، وآثينة ، واسبرطة ، ويصنف هذه الحواضر بحسب درجات النمو التي بلغتها الاسرة الأبوية في كل منها ، فواعد الطربقة الاجتاعية ، ص ١٦٨) .

٣ - واما أن يدرس تفهرات الحادث الاجتاعي في عدة مجتمعات من اجناس مختلفة عنيظر البه كيف انتقل من الاشكال المبيطة الأولى الى الاشكال المعقدة مثال ذلك: اذا بحثنا في نظام الاسرة نظرنا البه أولا كيف ابتدأ من نظام الطوطمية عمثال ذلك : اذا بحثنا في نظام الاسرة الأبوبة ، ثم الاسرة الجرمانية عمث الاسرة الأبوبة ، ثم الاسرة الجرمانية عمث الاسرة المربحي والتعقيد الزائد ، ( دور كهايم ، قواعد المطربقة الاجتماعية ، ص ١٧٠ ) .

فهذه القواعد المختلفة تدل على أن العالم الاجتماعي ليس أقل حظاً من العالم الطبيعي، لانه يستطيع أن بدرس تغيرات الحوادث ويستقري، قوانبنها بانتهاج طويقة التلازم في الوقوع ، وطريقة التلازم في التخلف ، وطريقة التلازم في التفدير ، وطريقة البراقي ، وفي علم التاريخ ، وعلم الاتنوغرافيا ، وعلم الاحصاء عون له على ذلك ، لان التاريخ بوقفنا على كثير من التغيرات ، فيستخرج ، مها أحكاماً عامة علا بها فحوات الحوادث المفردة ، حتى لقد قال المؤرخون أناسهم : « كثيراً ما تكون هذه الاحكام العامة أبلغ صحة وبقيناً من المتفاصيل التي اتخذت أساساً لها » . (راجع ، مونود : الطريقة في العلوم جزء ، ، ص ٢٩٠ – مم ألك الم من علم الاجتماع لا من علم التحليل الاجتماع لا من علم التحليل التوغرافيا يرجع بنا الحي ماضي الحوادث فيوقفنا على أشكا لها البسيطة ، ويسهل علينا القيام بكثير من التحليل الحابة ال علم الاجتماع اللحماء العامة الحالة في علم الاجتماع ، والمقايسة الرياضية في علم الاجتماع ، والمقايسة حكا ان علم الاحصاء بساعدنا على سلوك الطريقة الرياضية في علم الاجتماع ،

#### ج – طرية: النسكوين

وقد سمى ( دور كهايم ) طربقة المقارنة هـذه بطربقة التكوين أيضاً ( قواعد الطربقة الاجتماعية ، ص – ١٦٩ ) لانها الوسيلة الوحيدة لتحديد الاشكال الاجتماعية و تحليل الاوضاع و تركيبها .

ا - تحديد الاشكال الاجتاعية · - ان طريقة الذكوبن تساعدنا على تحديد الاشكال الاجتاعية ، وتوقف على قوانين التأليف أو قوانين البنية التي أثرت في تكوينها ، وتفرق بين الاشكال الطبيعية والاشكال المرضية · وهي ضرورية اللانتقال من الجزئي الى الدكلي ، ومن الخاص الى العام ، كما هي ضرورية أيضاً للكشف عن قوانين التطور ·

٢ - تحلل الاوضاع الاجتماعية وتركيبها ٠ - لولا طويقة التكوين لكانت دراسة الاوضاع الاجتماعية صناعية ، والسبب في ذلك أن علم الاجتماع ربماً كان

أكثر العلوم احتياجًا الى طربقة التحليل والتركيب · فاذا درس وضعًا من الاوضاع الاجتاعية المعقدة ، رده الى عناصره المقومة ، ثم ركبه منها · ويحسن بالعالم الاجتاعي أن لا بقتصر على التحليل والتركيب الخياليين ، فيطلق لخياله العنان في البحث عن عناصر الاوضاع ونظام تركبها ، بل يجب عليه أن ببحث عن عناصرها الحقيقية بالرجوع إلى الماضي ، وبنتهي في تدريج التحليل إلى أشكالها البسيطة الأولى ، إثم بنظر اليها كيف انتقات من هذه الاشكال البسيطة إلى الاشكال المعقدة ، ثم كيف انتهت في تدريج التكوين إلى الاشكال الحاضرة ، وفي كل دور من أدوار التعلور بكشف العالم عن العناصر الجديدة التي انضمت إلى العناصر السابقة ، فيرى كيف اختلطت بعضها ببمض وكيف أثرت في تبديل بنية الحادث الاجتماعي وشكله ، فالتحليل والتركيب في علم الاجتماع يجب أن بكونا إذن حقية بين لا خياليين ، فالتحليل والتركيب في علم الاجتماع يجب أن بكونا إذن حقية بين لا خياليين ،

#### علم الاجتماع العام والعلوم الاجتماعية الخاصة

وغاية المالم الاجتماعي في نظر (دوركهايم) هي الوصول إلى عام اجتماعي عام Sociologie genérale » بوحد نتائج العلوم الاجتماعية الخاصة ، ويضع القوانين العامة التي يخضع لها المجتمع الانساني · ولما كانت العلوم الاجتماعية الخاصة تمد علم الاجتماع العام بالحقائق الضرورية كان لا بد لنا من تقديم البحث فيها ·

ا - نصنيف العلوم الامنها عبر - لقد صنف ( دوركمايم ) العلوم الاجتماعية على منوال على الحياة ، نقسمها إلى ثلاثة أفسام : ١ - علم تركب المجتمع « La morphologie sociale » أو علم الاشكال الاجتماعية ، ٣ - علم الوظائف الاجتماعية « La physiologie sociale » ، ٣ - علم الاجتماع العمام « Sociologie générale » ، ثم أضاف إلى هذه الأفسام الثلاثة فناً رابعاً وهو علم الاجتماع العملي « Sociologie pratique » ، وسنبحث في كل من هدفه الأفسام على حدته ،

آ - علم تركوب المجتمع . - أما علم توكيب المجتمع فيبحث في الحياة الاجتماعية

من حيث شرائطها المادية كالسكان وتكوينهم ٤ وتوزيمهم ، وكثافتهم ، وتنقلهم وهجرتهم الداخلية أو الخارجية ، وموقع بلادهم وضيقها أو سعتها وقربها من البحار أو بعدها عنها وطرق المواصلات ، وكما تؤثر بغية جسم الانسان وطبيعة تكوين المخ وغير ذلك من الاسباب في نفسية الافراد ٤ فكذلك بؤثر اختلاف تركيب المجتمع في الظواهر الاجتماعية ، فلا غرو إذا اختلفت الاوضاع الاجتماعية باختلاف الشرائط المادية ، واختلفت حقبقة الجماعات باختلاف بفيتها وتركيبها وتكوينها ، ومن العلوم التي تلحق بذلك علم الجفرافيا البشرية « Géographie humaime » وهو يبين تأثير الأقليم وطبيعة الارض وشكلها وثروتها في العمران البشري ، وعلم وصف السكان « La démographie » وهو يبين تأثير الحجم والكثافة والالتحام في الحياة الاجتماعية ، ومنها علم الاشكال العام الذي يصنف الانواع والاشكال الاجتماعية المختلفة ،

س · - علم وظائف المجمع · - لقد شهوا الاوضاع الاجتاعية باعضاء الجسم ، فكا نقوم أعضاء الجسم باعمال فيزبولوجية بتوقف عليها بقاء الحياة ، كذلك نقوم الاوضاع الاجتاعية بوظائف رئيسية يتوقف عليها بقاء المجتمع · وللوظائف الاجتاعية علوم مختلفة : آ - فمنها علم الاجتماع الاقتصادي « Sociologie économique » وهو ببحث في النظم الاقتصادبة والانتاج والتبادل والتوزيع والاستهلاك · وقد كان المنقدمون يسمونه بعلم الاقتصاد السياسي ، وكان فربق منهم يرجع علم الاجتماع كله الى علم الاقتصاد لزعمه أن الموامل الاقتصادية تسيطر على جميع الظواهر كله الى علم الاقتصاد لزعمه أن الموامل الاقتصادية تسيطر على جميع الظواهر الاجتماعية · وهذا مذهب المادية الناريخية · أما علماء الاجتماع فيرون أن الموامل الاقتصادية لا تنفرد وحدها بالنائير · ٣ - ومنها علم الاجتماع القانوني الدوامل الدينية والاخلاقية المؤثرة فيها · وقد كان ( دور كهام) بلحق علم الاجتماع السياسي « Sociologie politique » ، وعام الاجتماع القانوني ، المائلي » بعلم الاجتماع القانوني ، المائلي » بعلم الاجتماع القانوني ،

قرأى تلاميذه فصلعها عنه ٠ ٣ - و منها علم الاجتماع «الاخلاقي » « morale » وغاينه دراسة الهادات والاخلاق دراسة اجتماعية وضمية ، ويسمى أيضاً بعلم الهادات والاخلاق « Science des mœurs » ٤ - ومنها علم الاجناع الدبني « Sociologie religieuse » ، وغابنه دراسه المهائد الدبنية وظمها ، وبيان تطورها · وقد ألحق دوركهايم بهذه العلم علمين آخرين وهما علم الاجنهاع اللغي « Sociologie linguistique » ، وعلم الاجنهاع اللغي « Sociologie esthétique » ، وعلم الاجنهاء النه أثرهما في الحياة الاجتماع النه أثرهما بها · وقد جمع هذان العلمان بعد ذلك فكان منها علم الاجتماع الثقافي ، وبما بلحق بذلك أيضاً علم الاجتماع الخوبي « Sociologie » علم الاجتماع الثقافي ، وبما بلحق بذلك أيضاً علم الاجتماع الحربي « Sociologie » وعلم النفس الاجتماع يا المجتماع الخوبي « Psychologie sociologique » وعلم النفس الاجتماع يحاول أن بغرض طربقته على سائر العلام أبه سابقاً ، فأنت ترى أن علم الاقتصاد ، وعلم الحقوق ، وعلم الأخلاق .

ج - علم الاجتماعية الخاصة وتنسيةها وثرتبها ، ووضع القوانين العامة التي يخضع لها العلوم الاجتماعية الخاصة وتنسيةها وثرتبها ، ووضع القوانين العامة التي يخضع لها المجتمع ، فهو اذن علم ثركبي كلي ، ونسبته الى العلوم الاجتماعية الخاصة كنسبة علم الحياة العام الى العلوم « الحياتية » الجزئية ، فهو يرتب نتائج العلوم الاجتماعية الخاصة كا ثرتب النظريات الكبرى قوانين العسلوم التجربية وتنسقها وتجمعها تحت لوا، واحد ، لذلك أخطأ علماء الاجتماع عندما أرادوا أن بنسروا كليات المجتمع المجتمع والمجتمع عن عوامل تطوره في مجموعها ، قبل الاحاطة بنتائج العسلوم الاجتماعية الخاصة ، ان اقدامهم على مثل هذا الاس مضاد للعقل وصاد عن الحق ، ولو انصفوا لاستمدوا قوانين العامة من العلوم الاجتماعية الخاصة ، لا من وحي ضمائرهم ومبادي، فلد غلامة المام الاجتماعية الخاصة ، لا من وحي ضمائرهم ومبادي، فلد غلامة العامة المام الاجتماعي لا بدابته ،

ومن مجاول استنتاجها من الموضوعات العقلية المنقدمة على النجربة ، يخالف شرائط الطربقة الاجتاعبة .

 علر الاجتماع العمل • واذا ما أشرف العالم على هذه الناحية من علم الاجتماع عقلي « Art rationnel » أو علم اجتماعي عملي « Art rationnel » من شأنه أن يبدل فن الاخلاق والسياسة ٠ ويختلف هذا العلم المعلى عن العلوم العملية الأخرى • لأن هذه العاوم تقتصر على بيان الوسائل التي يجب الممل بها للوصول الى بهض الغايات · فعي تبحث في الواسطة دون الغابة وفي « المادة » دون « الصورة » · أما علم الاجتماع العملي ، فيروم الكشف أولاً عن الغابات التي يجب الغايات أو تبعد عنها • فيمالج المشاكل العامة وأزمات الجاعات ونواقصها ٤ ويحاول توجيهها وفقاً للأساليب الملمة الصححة ٠ اذا عرفت شرائط الصحة سهل عليك تشخيص المرض وايجاد العلاج الشافي • كذلك متى فرقت بين الجسم الاجتماعي الصحيح والجسم المريض عمهل عليك البحث عن ومائل الشفاء • ومتى عرفت ذاك تغلبت على مقاومة الناس للاصلاح، وانتصرت عَلَى تمسكهم بالاوضاع القديمة البالية، وقد قبل : لا يسيطر الانسان علَى الطبيعة الا بالخضوع لقوانينها • فعلى المجالس النيابية في جميع الأمم أن تجمل قوانينها منسجمة مع الاحوال الاجتاعية 6 وأن تبني أسبابها الموجبة على دراسة اجتماعية عميقة • فلا نجاح لرجال السياسة الا اذا ألموا بملم الاجتماع •

#### علم التاريخ وعلم الاجتماع

لقد أفاض العلماء في الحكلام عن الدور الذي بلعبه كل من التاريخ وعلم الاجتماع بالنسبة الى الآخر • وتساءلوا هل الناريخ علم • ولما كنا قد قدمنا القول في ذلك كان لا بد لنا هنا من الاقتصار على الكلام عن نسبة كل من هذين العلمين الى الآخر ، فنقول :

١ – ليس للتاريخ وعلم الاجتماع الا غاية نظرية . وهذا شأن سائر العلوم .

لقد ذهل المؤرخون القدماء عن غابة التاريخ النظربة فخلطوها بمقاصد عملية: فمنهم من جمل غابة التاريخ تعليمية فزعم أنه اعداد للحياة العملية ، ومدرسة السياسة والاخلاق والصناعة الحربية ، ان ( بوليب ) و (بلوتارك ) لم يكتبا التاريخ الا ليعلما البشر ، ويضعا قواعد السياسة والعمل ، ومنهم من جعل غابة التاريخ الذب عن حباض الدين أو الدفاع عن الوطن أو الانتصار لنظام سياسي معين ٠ ومنهم من جمل غاينه الفن أو الادب فلم بكتب التاريخ الا لبحبب نفسه الى الجساهير ، ويعرض عليهم أساوبه الأدبى وفنه • فهـذه الغايات كلما باطلة كا قدمنا • حتى لقد قال ( لانفاوا وسنيوبوس ) : لبست غابة التاريخ تعليمنا قواعد الممل الفروربة للعياة ، لان الظروف نفسها لا تعود مرتين ، بل تنبدل بنبدل الزمان والمكان . وقال ( مونو د ) : لا تبحث من غابة التاريخ وفائدته الا في التاريخ نفسه – ولكن التاريخ يخدم العلوم النظرية: فهو يخدم علم الاجتماع لأنه ، كما قدمنا ، وصيلة من وسائل البحث الاجتهاعي وأسلوب من أساليب النحليل • وكما يخدم الناريخ علم الاجتماع ، فكذلك يخدم علم الاجتماع علمَ الناريخ ، لانه يساعدنا على تعليل حوادث الناريخ تعليلاً عقلياً منظماً • ويخدم علم النفس ، لأنه ببين لنا تأثير الحياة الاجتماعية في نفوس الافراد • ويخدم أيضًا علم المنطق ، لأنه ببين لنا تأثير الحياة الاجتماعية في تكوين الفكر المنطقي •

نهذه الخدمات المتبادلة بين علم التاريخ وعلم الاجتماع تدل دلالة واضحة على أنَّ الكل منها غاية نظرية ·

٣ - ومع هـذا بمكننا ان نقول ان الناريخ وعلم الاجتماع يلعبان دوراً عملياً
 غير مباشر • وهذا الدور العملي عظيم الخطورة •

آ – اذا كان التاريخ لا بعلمنا قواعد العمل فان علم الاجتاع يستقري العناصر العامة ، والعلائق الثابتة ، والقوانين الكلية ، والعلل الفيرورية ، ثم بطبق هذه القوانين العامة على الاحوال الجزئية ، كما يطبق علما ، الفيزيا ، قوانينهم النظرية في الفيزيا ،

الصناعية · فلعلم الاجتماع ننيجة عملية غير مباشرة ، الا أن تطبيقه لم بأت بعد بالنثائج المطلوبة · وذلك لسببين أولها ان غلم الاجتماع النظري حديث العهد ، وثانيها أن العلم النطبيقي انما هو متأخر في الوجود على العلم النظري ·

التاريخ ويبدلوا ظواهر المجتمع حسب أهوائهم ورغائبهم ولكننا تجررنا البوم من هذه النظرية القديمة وآمنا بوجوب احتقلال علم الاجتماع عن ارادة الحكام وسيطرة المشترعين وضرورة وضعه في مصاف العلوم الوضعية ذات القوانين التامة و الى تقدم على هذه القوانين يضاعف حربتنا في العمل والاصلاح على ويؤدي الى تقدم فن السياسة والحكم و

ب - المتاريخ وعلم الاجتماع فائدة عملية أخرى وهي أنها بؤثران في كيفية تفكيرنا ويخلقان فينا حالة فكربة خاصة : ١ - نها أولا آلة من آلات الثقافة الفكرية ، التي تمو دنا الحياد ، قال ( نوستل دو كولانج (١) ) : ان نظونا الى الاشياء الحاضرة مشوب دائماً بالمصاحة الشخصية والتوم والحوى ، أما نظرنا الى الاشياء الحاضرة مشوب دائماً بالمصاحة الشخصية والتوم والحوى ، أما نظرنا الى الامور الحاضرة لا يخلو من الماطفة ، فنحيل الى هذا ونكره ذاك ، ولكننا اذا تثقفنا ثقافة اجتماعية صحيحة تمودنا ملاحظة الحوادث ، لاحظة ، وضوعية عردة ، وملنا الى فهمها من دون أن نستحسنها أو نستقبعها ، واقتصرنا فيها على احكام الوجود دون احكام التقويم ، التاريخ وعلم الاجتماع يخلقان الروح الانتقادية ، قال (الانفلوا وسنيوبوس) بحارسة الطربقة الذريخية عمل صحي تماماً ، لانها دني المقل من السذاجة الطبيعية ومسرعة التصديق ، وجدير بنا جميماً أن نتملم قواعد النقد الناريخي لنطبقها على أخبار الصحف والاشاعات والشهادات ، وهذه الطربقة تقرب المؤرخ من العالم ، قالسالم في الحالم عن النقد الادبى : « يجب علينا أن نقتبس من المالم كيفية نظرهم الى الحقائق ، انأخد عنهم حب الاستطلاع المجرد ، والغراهة الشديدة ، فظره الى الحقائق ، انأخد عنهم حب الاستطلاع المجرد ، والنزاهة الشديدة ، فظره الى الحقائق ، انأخد عنهم حب الاستطلاع المجرد ، والنزاهة الشديدة ،

<sup>1 --</sup> Fustel de Coulanges, Questions historiques, p. XV

والصبر الشاق · ولنقلدهم في خضوعهم للحوادث ، وعدم المانهم بأنفسهم وبالآخرين ، وميلهم الى النقد والتحقيق والاختبار (١) » ·

ج - أضف الى ذلك ان التاريخ وعلم الاجتماع بولدان في نفوسنا استعراراً عملها معقولا لمواجهة الحوادث بنفس مطمئنة • فالثاريخ بعلمنا ال كل شيء نسبى كوان المعتدات ومظاهر الفن والاوضاع الاجتماعيسة تثبدل بتبدل الزمان والمكان فيهبئنا لتفهم العادات المخللفة وفبولها ، وبعدنا لموآلفة التغيرات التي قد تطرأ عَلَى الحياة الاجتماعية ، ويشني نفوسنا من خوف التبديل وكره التجديد والتنبير . وعلم الاجتماع بقيدًا مخاطر الربيبة ، لانه ببين لنا ان هذه التغيرات الدائمة لا تجري الى غير غاية ، ولا تحدث وفقاً للهوى والمصادفة ، بل تخضع لقوانين اجتماعية ثابتة . ولهذه القوانين الاجتاعية الطبيعية قيمة عملية هامة • قال ( دور كمايم ) : ان الذين يمتقدون ان المجتمعات تخضع لقوانين ضرورية ، وتؤلف عالماً طبيعياً ، لا يزالون قليلي العدد • ولا يزال هناك فربق من العلماء بعتقدون ان المعجزات عمكنة في المجتمع • فنفكيرهم في الحوادث الاجتاعية شبيه بنفكير الانسان الابتدائي • (الصور الابتدائية للحياة الدينية . ص - ٣٧ ) . وكما بقينا علم الاجتماع مخاطر الرببية فكذلك يوقفنا عَلَى معنى النَّمَاصُم الاجْمَاعي ، وانصال الاحوال بعض اببعض وندرك ان الحاضر لبس نشأة مستأنفة ؟ وانالمستقبل لبسخلقاً جديداً ؟ وانهناك تعاوناً بين الماضي الحاضر والمستقبل. فكل تبدېل عميق أو تغيير مفاجي. لاصلة له بالماضي، إنما هو برق خلب أو سر اب خداع. وقصارى القول ان الناريخ وعلم الاجتماع بضاعفان تمتمنا بشخصيتنا وارادتنا ، ويجرران نفوصنا من ربقة الأسر ، وبطلقان عقولنا في فضاء الفكر ، وبنقذانها من حماسة الاحلام الضيقة وضغط التقاليد البالبة • لقد ظن ( اللاتاريخيون ) من متصوفي السياسة انهم يستطيعون أن يبدلوا الأحوال جملة، وان يخولوا العالم بأسره كأنه خلق جديد ونشأة مستأنفة ، ولكن الناريخ وعلم الاجتماع شاهدان عَلَى عجزهم • اننا لانبدل الحاضر الاعلَى ضوء القوانين الثابتة ، ولا نبني صرح المستقبل الاعلى أساس الحاضر .

<sup>1 -</sup> Lanson, Méthode dans les sciences, II, 239 - 240.

## آ – المصادر العربية

- ابن خلدون ، المقدمة ، طبعة المطبعة الخيربة القاهرة ، ١٣٢٢ ه .
   حاطع الحصري ، دراسات عن مقدمة ابن خلدون ، مطبعة الكشاف ،
   بعروت ١٩٤٣ .
- ٣ مصطنى فهمي ، علم الاجتماع ، مكتبة النهضة المصربة ١٩٣٨ .
   ٤ نقو لا حداد ، علم الاجتماع ، الكتاب الأول والثاني ، المطبعة العصربة ، مصر .

#### - - المصادر الاعجسة

- 1 Bouglé, 1) Qu'est ce que la sociologie ?
  2) Notions de sociologie sur l'évolution
- 2 Bouglé, et Déat, Guide de l'étudiant en sociologie.
- 3 Bouglé et Reffault, Eléments de sociologie.
- 4 Comte (Aug.), Cours de philosophie positive. 48 leçon.
- 5 Déat, Notions de philosophie: sociologie.

des valeurs.

- 6 Durkheim, 1) Sociologie et philosophie.
  2) Régles de la méthode sociologique.
- 7 Fauconnet, société set faits sociaux, (in Revue pédagogique dec 1921)
- 8 Giddings, The principles of sociology.
- 9 Hesse et glyze Notions de sociologie.
- 10 Hostelet « G. » Ibn Khaldoun. Un précurseur arabe de la sociologie au XIV. siècle.
- 11 Hubert, Manuel élèmentaire de sociologie.
- 12 Lacombe (A), La méthode sociologique de Durkheim.
- 13 Lévy Brühl, La morale et la science des mœurs.
- 14 Moret et Davy, Des clans aux Empires
- 15 -- Montesquieu, L'Esprit des lois.
- 16 -- Spencer, Study of sociologie.
- 17 -- Tarde, Les lois de l'imitation.
- 18 -- Westermarck, Origin and Development of Moral Ideas.

#### ۲ – فاری و منافشات شفاهن

- ١ علم الاجتماع في نظر ( تارد ) ٠
- ٢ علم الاجتماع في نظر ( دوركهايم ) ٠
- ٣ قايس بين نتائج العلوم الاجتماعية ونتائج العلوم الطبيعية
  - ٤ فلسفة الناريخ وعلم الاجتماع .
    - ٥ وضم الاحصاء وتأويله
  - ٦ درامة وضع من الاوضاع الاجتماعية
  - ٧ اذكر بعض القوانين الاجتماعية وناقشها ٠

#### الانشاء الفلسفى

- ۱ حالاقة التاريخ بعلم الاجتماع ( بكالوربا ، رياضات ، باريز ۱۹۲۲ ،
   کان ۱۹۲٤ ، رين ۱۹۳۰ ) .
- ٢ عمل الاستنتاج في العلوم الاجتماعية ٤ ( بكالوريا ، رياضيات ، بوانيه ١٩٢٥) .
  - ٣ ممنى العلمة في العلوم الاجتماعية ، ( بكالوربا ، رياضيات ، الجزائر ١٩٣٥ ) .
    - ٤ طربقة علم الاجتماع ( بكالوربا ، رياضيات ، ديجون ١٩٣٥ ) .
- - ما الفرق بين القو انين الطبيعية ، والقوانين الاجتماعية ، والقوانين التي يضمها المشترعون ( مَكَالُورِيا ، رياضيات ، بزانسون ١٩٣٦ ) .
- ٦ اذكر ما تعرفه عن تطبيق حساب الاحتمالات والاحصاء على دراسة الحوادث الاجتماعية هل لهذا التطبيق أيمة عملية (بكالوريا ، رباضيات ، رين ١٩٣١).
  - ٧ ما هو علم الاجتماع (بكالوريا ، رياضيات ، ديجون ١٩٣١ ) •
- ٨ هل هناك قو انين اجتماعية ، وهل تمنع الافراد من تغيير بعض الاوضاع وتبديلها •
- ٩ اذكر بعض العلوم الاجتماعية وبين باقتضاب مناهجها المختلفة ( بكالوريا ،
   رياضيات 6 طولوز ١٩٢٥ ؟ وغرنوبل ١٩٢٦ ) .
  - ١٠ فائدة علم الاجتماع ٠
- 11 الفرق بين طربقة الماوم الرباضية ، والعلوم الطبيعية ، والعلوم الاجتماعية ، ووجوه النشابه بينها ( مسابقة المعهد الزراعي بباريز ١٩٢٤ ) .

### فهرس المواد

| ٥ | • • • • | ••• | • • • • | • • • | الفلسفية | : المسائل   | لمقدمة |
|---|---------|-----|---------|-------|----------|-------------|--------|
|   |         |     |         |       |          | المعرفة ٦ ، |        |

توطئة عامة: تعريف المنطق وبيان موضوعه ٠٠٠٠ اتحاد المنطق المنطق وعلم النفس ٤ ٩ - اتحاد المنطق الصوري والمنطق الصوري والمنطق الصوري ووظيفته ١١ - غابة المنطق الصوري ووظيفته ١١ ٠

## الكتاب الأول

#### المنطق الصوري

الفصل الأول: المعافي والهرور ٠٠٠٠ ٠٠٠٠ ١٥ خواص المعاني ١٦ - وضوح المعاني وغموضها ١٧ - تصنيف المعاني بجسب الشمول ١٧ ترتيب المعاني: الجنس والنوع ١٨ ٤ - تصنيف المعساني بجسب التضمن ١٩ ، - معيسار صحة المعاني ٠٠٠ - شبهة فلسفية ٢٠ ،

الفصل الثاني: القضايا والامكام ٠٠٠٠ ١٠٠٠ ٢١ الحكم والقضية ، ٢١ – ما هي حقيقة التصديق الذي يشتمل عليه الحكم ، ٢١ – ما هي النسبة المصدق بها في الحكم ، ٢٢ – مدلول الحكم بحسب الشمول والتضمن ٢٢ ، – تصنيف القضايا ٢٤ )

|    | <ul> <li>استغراف الحد في القضية ٢٥ ، - الأحكام التحليلية</li> </ul> |
|----|---------------------------------------------------------------------|
|    | والأحكام النركيبية ٢٥ ـ معيار صعة الأحكام ٢٦ ٠                      |
| ٨٢ | الفصل الثالث : الاستدلال وأشكاله ۲۰۰۰ ، ۲۰۰۰                        |
| 14 | ١ - الاستنتاج المباشر ٠٠٠٠ ٠٠٠٠ ٠٠٠٠                                |
|    | تقابل القضايا ٢٨٠ ـ قوانين تقــابل القضايا ٢٩ ـ عكس                 |
|    | القضايا ٣١ ٤ ـ قواعد المكس ٠                                        |
| ۲۳ | ٣- الاستنتاج غير المباشر ٠٠٠٠ م٠٠٠ م                                |
|    | آلية القياس ، ٣٤ ـ قواعد القياس : قواعد الحدود ، قواعد              |
|    | القضايا ٣٦ ــ أشكال القياس وضروبه ٣٨ ٤ انواع القياس ٤١ ·            |
| ٤٣ | الفصل الرابع : فيمة المنطق الصوري وفايرته ٢٠٠٠ ٢٠٠٠                 |
|    | اعتراض ( استوارت ميل ) عَلَى القياس ٤٣ ــ الاعتراض عَلَى المنطق     |
|    | الصوري ٤٤٠ ــ المناقشة ٤٠٠ ــ اصلاح المنطق الصوري ٤٦٠               |
|    | نظربة كمية المحمول ومناقشتها ٤٧ ، _ جبر المنطق أو علم               |
|    | اللوجيستبك ٤٩ ٤ ـ المتحولات والنوابع ٥٠ ، ـ النسبة أو الارتباط،     |
|    | السلب والجمع والضرب ٥٠ ، ـ اللزوم والتبادل والفلب ٥٠ ،              |
|    | _ جير المنطق والمنطق المدرسي ٥١ ·                                   |

# الكتاب الثاني المنطق النطق المنطق النطق التطبيقي أو علم الاصول

توطئة عامة ٠٠٠٠ من من من من وطئة عامة ٩٠٠٠ من من وطئة عامة ٩٠٠٠ من وقد العقل العامة ١٠٠٠ من وقد من وقد العقل العامة ١٠٠٠ من وقد العقل العامة والعقل العامة والعامة والع

ما هي الطربقة ٥٩ ـ فائدة الطربقة ٥٩ ٠

ب \_ المعرفة الاستدلالية: الاستقراء والاستنتاج \_ ٦٧ ٠

الاستقراء: الاستقراء التام أو الصوري ١٠ الاستقراء الناقص أو الوسع ٠ [ ٢٧ \_ ٢٠ ] ٠

الاستنتاج: الامتنتاج الصوري والاستنتاج الانشائي وعلاقة الاستقراء بالاستنتاج و صفات المعرفة الاستدلالية وعلاقة الحدس بالاستدلال و ٢٠ \_ ٢٢] و

٢ - التحليل والتركيب: التحليل الحقيقي · والتحليل الحبالي ·
 ٢ - ١٧ - ٢٣]

انواع التحليل والمتركيب: انواع التحليل: التحليل المتجربي التحليل المتجربي التحليل المتجربي والتركيب التحليل المقلي - انواع التركيب: التركيب التجرببي والتركيب المقلي .

وظيفة التحايل والتركيب: العقل التعليلي والعقل التركيبي ، فواعد الطربقة ·

٣ - موضوع العلم وصفاته: من المركب الى البسيط · المعرفة العلمية وضمية • المعرفة العلمية موضوعية • المعرفة العلمية كية • التمميم • من الجائز الى الضروري • النَّفبُو العلمي • المعرفة العلمية نظربة • العلم والحضارة • كرامة العلم • [ ٩٤ - ٩٧ ] • ٣ - صفات الروح العلمية : ﴿ رَبُّهُ البَّحَثُ الْآيَانَ بِالنَّقِيدُ الطَّبُّنِّعِي الروح الانتقادية • النجرد • الصفات الأخلافيه [ ٩٨ ـ ١٠٣ ] • ٤ - حدود العلم وضلاًله: ضلال العلم بالنسبة الى العمل • ضلال العلم بالنسبة الى الفن • ضلال العلم بالنسبة لى الأخلاق • ضلال · [ 1.Y\_1.#] العلم بالذبة الى الفكر • العلم والصناعة : تأثير العلم في الصناعة • تأثير الصناعة ·[118\_1.Y] في الملم • حقيقة العلم والصناعة • ٦ - تصنيف العلوم: تقسيم العمل العلمي • لحمة تاريخية • نصنیف بیکون • تصنیف آمبیر • تصنیف اوغوضت کونت • تصنیف هربرت سبنسر ۰ وحدهٔ العلم ۰ [ ۱۱۴ ـ ۱۱۳ ] ۰ الفصل الثالث: العلوم الرباضية ٠٠٠٠٠ من المنالث والعلوم الرباضية توطئة عامة ٥٠٠٠ ،٠٠٠ ا ١٣١]. ١ - موضوع الرياضيات: المقدار والكم ٠ [١٣٣ ـ ١٣٣] ٠ ٧ - تكون الرياضيات: الرياضيات المشخصة ٠ معني العدد ٠ مسلمات علم النفس : معنى العدد عند الانسان الابتدائي • معنى العدد عند الطفل • مسلمات تاریخ العلوم • اختلاط معنی العدد عند الرياضيين بم في الكم المتصل • فقدان الاشارات والرموز • علم الجـ بر ومعنى النابع • الكم المنصل • الهندسة التحليلية •

٦ - وظيفة الرياضيات وأثرها في العلوم : الذل الأعلى الرياضي تثبيت الحوادث · الشل الأعلى الرباضي وتنظيم الحوادث · حدود العاربةة الرياضية · [١٢٧ ـ ١٨٥] ·

تبدبل شرائط التجربة · عـانوم الملاحظة – قواعد الملاحظة وأسباب الوقوع في الخطأ · ب فاعلية الذهن في ملاحظة الحوادث بـ المسلمات النه ية : الاصطفاء · التركيب · الحادث والهكرة · ب القواعد المنطقية : انتخاب الحوادث · الحادث العلمي · ضرورة الفكرة السابقة [ ١٩٣ ـ ٢١٦] ·

الفصل الخامس : كشف القوانين وتحقيقها ٠٠٠٠٠

١ - كشف القوانين: آ ـ خرورة الفرضية وضيات علم ما بعد الطبيعة والفرضيات المتجربية و ب - تكون الفرضية وقد تتولد من المفرضية من الملاحظة وقد تستخرج من المفرضيات السابقة وقد تتولد من المجربة وأثر الحدس والتأمل و ج ـ شروط الفرضية العلمية و ٢١٨ ] و ١ ١ ٢١٨ ] و ١ ١ ١ ٢١٨ ] .

٢ - تحقيق القوانين: آ - طربقة الاتفاق أو طربقة النلازم في الوقوع • ب - طربقة الاختلاف أو طربقة التلازم في الوقوع • ج - الجمع بين طربقتي الاتماق والاختلاف •
 ٢ - طربقة البواقي • ه - طربقة التغدير النسبي أو طربقة النلازم في النغير •

٣ - معنى العلة والمقانون: ١ - معنى العلة ٢٠ - معنى القانون ٣ - تمثيل القوانين بالخطوط البيانية ٠ [ ٢٤٠ ] ٠ ٤٠ - اساس الاستقراء: مسألة الاستقراء ١ الاستقراء الصوري ١ الاستقراء الناقص أوالموسع ١٠ - الاستقراء والاستنتاج ٠ ب مبادي الاستقراء: ١ ـ ٠ مبدأ السببية ٠ ٢ ـ مبدأ التقيد والاطراد الطبيعي ٠ ج ـ الاتفاق والاحتال ٠ ٤ ـ التقيد والغائية ٠ هـ اصل مبدأ التقيد وقيمنه ٠ وقيمنه ٠ [ ٢٤٦ ـ ٢٥٢] ٠

•

الفصل السادس: علم الحباة ٠٠٠٠ من ٢٦١ من ٢٦٠ ٢٦٠ ٢٦٠ الفصل السادس علم الحباة ٠٠٠٠ من المعالم ا

الصفات المقومة لظواهر الحياة : آ \_ الحياة والفائية : وصف الاعضاء . وصف العضوية . فكرة الوظيفة العضوية . الوظيفة العضوية والفائية . ب \_ الحياة والقطور : الكائن الحي بنمو . الكائن الحي يتغذى . الكائن الحي ينسل و لداً . شابهاً له . الكائن الحي يتغذى . الكائن الحي ينسل و لداً . شابهاً له .

٣ تعریف علم الحیاة و تقسیمه: ٣٦٧] ٠

٤ - طريقة علوم الحياة : آ ـ الملاحظة في علم الحياة : الملاحظة في علم المناف الهذبائية . في علم الفيز بولوجها ، الوظائف الهيزبائية . الوظائف الكيميائية ، عجز الكيميا، والهيزباء عن تعليل أسباب الحياة ، ب ـ التجريب في علم الحياة : تجارب التهديم ، التجربب المشتمل على تغبير الملائمة ، النجربب المشتمل على تغبير المنام الغذاء ، التجربب المشتمل على تغبير شرائطالبيئة ، استحالة أكرير التجربة ، استحالة التركيب التجربي في علم الحياة ، خطر الاختلافات في علم الحياة ، خطر الاختلافات النوعية والفردية ، خطورة التطور ، الاستقراء الهيزبائي والاستقراء الحياتي .

التصنيف: التصنيف هو الشرط الاول في اللغة والمحل والعلم و التصنيف الصناعي و طربقتا التحليل والتركيب في التصنيف مبادي والتصنيف: مبدأ تلازم الاشكال مبدأ ثرتبب الصفات و نبعيتها و مبدأ التسلسل الطبيعي و حقيقة التصنيف و قيمته الفلسفية و ٢٨٧ - ٢٨٠] .

٦ - التعريف: التعريف العملي • التعريف العلمي • قواعد الحدم

الحد العلمي والرمم · الحد التجربي والحد العقلي [ ۲۸۷ ـ ۲۹۲ ] · الماثلة : الماثلة صفة من مفات الاشيا · الماثلة نوع من انواع القياس · المتحثيل يجمع بين الاستقرا والاستنتاج · التحثيل لا يغيد الا الظن أو مجرد الاحتال · المقايسة بين التحثيل والاستقرا والاستناج · تعليل الماثلة · [ ۲۹۸ ـ ۲۹۸ ] ·

٨ - طريقة التكوين: أثر طربقة التكوين في علم الحباة ٠
 أثر طربقة الذكوين في علم الحيوان وانتبات [ ٢٩٨ \_ ٣٠٠ ] ٠

الفصل السابع: المبادي؛ والنظريات ٢٠٨٠٠٠٠٠٠ و١٠٠٠

المبادي عن بعض الامثلة و طبيعة المبادي و [ ٣٠٨ - ٣١] و الفرضيات الكبرى: آ - القوة والمادة: ١ ـ نظرية المبادية وحدة المادة و المبادية وحدة المادة و المبادة والقوة و نظرية الالكبرون و نظرية النسبية و حدة المادة والقوة و نظرية الالكبرون و نظرية النسبية و المبادة و النظريات الحيوية و ٢ - النظريات المبائية و المبائية و

١ - عمل المبادي و النظريات : آ - المبادي و انظربات ترتب القرانين العلمية وتنسقها · ب - المبادي والنظربات تهدي العلم الحالكشف · طربقة العلم · ج - المبادي والنظربات تهدي العلم الحالكشف ·

٧ - قيمة المبادي والنظريات: حقيقة النمليل العلمي [٣٣٩\_٣٧٩]

مفحة

> ٣ - طريقة علم التاريخ: ١ - المرحلة الأولى: جمع الوثائق والمستندات منابع الناريخ: منابع الأزمنة القديمة أو أدوار ماقبل الناريخ منابع الازمنة الاخرى أو أدوار الناريخ ٢ - المرحلة

464

١ - تاريخ علم الاجتماع: الدراسات الاجتماعية القاعدية و فلسفة الناريخ و علم الانجتماع وعلم الاقتصاد السياسي و بعض السابقين: ابن خلاون وموننسكيو وكوندورسه و الموسسون و علم الاجتماع بعد اوغوست كونت و ٢٩٨ [ ٤٠٧ ] و

٢ - خصائص الحادث الاجتماع · ٧ - التقيد في علم الاجتماع · [ ٤٢٣ - ٤٠٨ ]

٣ طريقة علم الاجتماع: آ الطريقة الاستنتاجية المجردة لا تلائم طبيعة الحوادث الاجتماعية ، ب - الطريقة الاستقرائية تلائم طبيعة الحوادث الاجتماعية ، التجربب في علم الاجتماع ، العلوم المساعدة تتلافى واقص التجربب ، التاريخ ، علم الاتوغرافيا ، الاحصاء ، ج - طريقة المقارنة ، ٤ - طريقة التكوين ، الاحصاء ، ج - طريقة المقارنة ، ٤ - طريقة التكوين ، ه - علم الاجتماع العام والعلوم الاجتماعية الخاصة ، قصنيف العلوم الاجتماعية ، علم تركيب المجتمع ، علم وظائف المجنم ، علم الاجتماعية ، علم الاجتماع العملي ، [ ٣٧٤ - ٣٧٤] ، علم الاجتماع العملي ، [ ٣٧٤ - ٣٧٤] ، علم التاريخ وعلم الاجتماع العملي ، [ ٣٧٤ - ٣٠٤] ،

## الخطأ والصواب

| السطر | المنحة        | الصواب                    | [14]                    |
|-------|---------------|---------------------------|-------------------------|
| ٨     | ٤٦            | Aristote                  | Ariste                  |
| 11    | 71            | عناصره                    | العناصر                 |
| •     | 1.0           | الشخص                     | الشخصي                  |
| 17    | 110           | فماليتنا                  | فمالتينا                |
| ۲.    | 1 47          | الى قوة من الدرجة الثانية | الىقوة منالدرجة الثانية |
|       |               | يقولون (المال)، واذا      | يقولون ( مال المال )    |
|       |               | أرادوا أن يرفعوه الى قوة  |                         |
|       | ( مال المال ) | من الدرجة الرابعة يقولون  |                         |
| ۲۱    | 147           | القوي                     | القو س                  |
| 1 %   | 179           | <u> </u>                  | آعيقة                   |
| γ     | 18.           | مەنى                      | المني                   |
| ٨     | 10.           | المشابهات                 | المشبهات                |
| 1     | 104           | قاسما                     | اسما                    |
| 10    | 177           | De                        | D                       |
| 17    | 179           | لملم                      | القلم                   |
| 4     | 17.           | وصل                       | يوصل ب                  |
| 4     | ٠٧٠           | ؤوسه برؤوسه الأخرى        | رؤوسه الأخرى ر          |
| 1 Y   | 177           | . ثنهٔ احِي               | انشائي ا.               |
| 17    | 1 79          | <b>د</b> یه               | في بدبه بي              |
| 17    | ١٨٠           | رد العلماء المحدثين       | العلماء المحدثين أ      |
| 71    | 1 1 8         | في علم النفس              | يعلم النفس              |

| السطر      | الصفحة      | المواب                                      | [FFI                                      |
|------------|-------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ٣          | 189         | رأى                                         | <u>بر</u> ی                               |
| •          | 711         | الخالصة                                     | الخام                                     |
| 1 •        | 414.        | حادث علمي                                   | حادث                                      |
| (شکل ۲۰)   | 728         | 17.                                         | ٣٦٠                                       |
| ( شکل ۲۰ ) | 788         | ٤٠٠                                         | ٣٠٠                                       |
| ۲ ۳        | 401         | الى المصادفة                                | للمصادفة                                  |
| 1 Y        | <b>71 Y</b> | Zoologi <b>e</b>                            | Géologie                                  |
| 19         | <b>444</b>  | بجين                                        | ية                                        |
| 74         | 444         | اذا                                         | اذ                                        |
| 18         | 445         | الأزباء                                     | الازباء                                   |
| ٤          | ۲۸•         | لوازم                                       | لوزام                                     |
| ٤          | 44.         | عن بعض                                      | عن بعضها                                  |
| 14         | 444         | <b>–</b> ح                                  | <b> "</b>                                 |
| 7 1        | 441 (1;     | $=\frac{J}{J}$                              | $\left(\frac{5}{1}\right)$ وقانو ن الممدد |
| 14         | 777         | مواجهة                                      | غبراج                                     |
| Y          | K1Y         | عنك                                         | عفك                                       |
| 19         | ۳۸•         | الثالثة                                     | الثانية                                   |
| 11         | 3 P7        | ( ابو خلدون )                               | ( ابن خلدون )                             |
| 10         | 444         | الكشف                                       | كشف                                       |
| 1 &        | 278         | واقعيا                                      | وقعيه                                     |
| 14         | 888         | <b>- 5</b>                                  | ج –                                       |
|            | على القاريء | بر ذ <b>لك ه</b> نا <b>ت لا</b> تخ <u>ۇ</u> | وغي                                       |